

# في هذا العدد

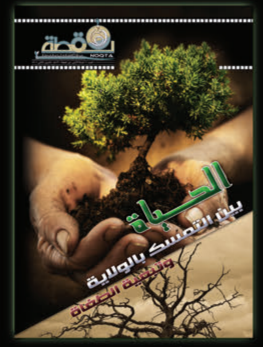


أ.م.د ستار الأعرجمي أ.م.د محمد زوين الباحث الاسلامي حويد الجاف (عضو)

(رئيس الهيئة)

(عضو)

ترحب بمساهماتكم واقتراحاتكم عبر عناوينها التالية: جمهورية العراق ـ النجف الأشرف http://www.anwar-n.com info@anwar-n.com ماتف: -O38 33348 نقال: O78O1297218 ص.ب: 732 مكتب بريد النجف سعر النسخة: 500 دينار عراقي ومْمِ باقمي حول العالم: 2.50\$ ماينشر فمي المجلة يعبر عن رأمي الكاتب



مجلة ثقافية اجتهاعية فصلية عدد خاص بأمير المؤمنين على بن أبى طالب(ع) تصدرعن مؤسسة الأنوار النجفية للثقافة والتنهية

برعاية مكتب سماحة أية الله العظم، الشيخ بشير حسين النجمُي (دام ظله)



نصير سامى الحسناوى

مدير التحرير

مهدي صالح الفحام

أسرة التحرير

حيدر العبدلي

يملأهاا يملد

عمار الطريحمي

التحقيق اللغوري

الشيخ محمد عبد الرضا

م. جعفر عبد الرزاق

على عبد الباري

مصطفى رزاق

حبيب شهيد عبد الكريم النشر الالكتروني

مصطفى القيسي

عباس شربة

التصهيم والاخراج الفنمي

حيدر محمد الطريفى





# والكلام أول الكلام

ما من متعقل على وجه البسيطة إلا ويُقر بانتزاع كل العوالق المادية أو الإثنينية من الواجد أو الواجب للوجود، فهو ذاك الوجود المحض الخالص الذي لا وجود إِلَّا منه ولا بقاء إِلَّا به، والمنزَّه عن كُل كيَّف وأين أو صدفة طارئة، وما من مدرك بالعلم أو بالمصادفة أيضاً إلا ويجد أن ما من مبدأ ومُشرَع أيةٌ معرفة إلّا وتبدأ (بالنقطة)، وإلى هذا أشار مولى الموحدين وباب علم النبيين، ونفس وروح رسول رب العالمين عليٌّ أمير المؤمنين (ع): (العلم نقطة كثرها الجاهلون)، ليأخذنا بذلك إلى سرّ معرفة النقطة والتحقيق بها؛ فهي حقيقة العلم الذي أعرض عنه أهل الجهل، وبعيداً عن التمحص في الإسناد والصحة لهذا الحديث، نقول إنها حقيقة أستحسنها النائي، وأقرّها العارف، وأدركها المتذوق للعشق الإلهي، وكنهها المتذوب في عشق من نوّرهم وقدّسهم الباري.

وكذا لقول أمير المؤمنين: (أنا النقطة تحت الباء) إشارة إلى كونه (ع) بالنسبة إلى التعين الأوّل الذي هو النور المحمدي كالأصل، وبذلك نُدرك معانياً وآفاقاً أُخر لقوله (ص):

أنا وعليّ من نور واحد، لأن النبي(ص) كالباء وعليّ كنقطة الباء، فالباء من أهم مشخصاتها النقطة، كما أن النبوة لا تكتمل إلاّ بالولاية، وبذلك نُدرك مغزى ومعنى جديد لقول الرسول الأعظم (ص): (أنّا مدينة العلم وعلي بابها)، (لأنّا خير النبيين ووصيي خير الوصيين)، (لا يؤدي عني إلا علي)، (أنا وعلي من شجرة واحدة وباقي الناس من أشجار شتى)... وغيرها من المثائل الطوال المؤكدة لوحدوية عليّ والرسول، أو الباء

وبجود وعطاء تلك الصفات والمميزات في تلك (النقطة)، أو الإشراقة أو الباحة، ستتكشف المكنونات، وتنطلق الأضواء تجاه الذات العظمى، وهذا لا يعني، ولا يمكن، ولا يقترب، مطلقاً من تكثر الواجب، فالكاشف للمكنون والمستضيء بضيائه لا يكون هو المطلق، بل هو من عطاءه ونوره، فهاهنا تتحد وترسم وتتميز صفات الإله، والربّ والمربوبّ، والواجد للموجودات، بل والخير والشر، والحق من الباطل، والخطأ من الصواب..

لحقيقة واحدة، وحقّ واحد، لتكون النقطة هي المحور والمائز لكل ما أنف، (يا عليّ: لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق).

ولكي لا يشكل من في قلبه زيغ ومرض، أن التنقيط تنبّه له من هو قبل التشريع الإسلامي، بل من العصر الجاهلي، والثابت أنّ الآمر والمنبه والمرشد إلى التنقيط، هو الأمير (ع)، ولإشكالية هلّ فعلاً أن في الحروف كُل هذه الأسرار؟ نقول حسبنا معجزة العصور، القرآن الكريم، لنتأمل في بادئة العديد من سوره (ألم، المص، الر، كهيعص...)، لنقول أنها أسرار وخفايا كلّت عنها العقول، ولنختم بما أكدته مخارج الحروف والعلم، أن من أسهل الحروف نطقاً على الطفل - وبجميع اللغات - والأبكم؛ فهو أصل الحروف وأولها، والنقطة هي المائز للباء، المتصدرة لمفتاح سور معجزة العصور القرآن الكريم (بسم الله الرَّحمن الرَّحيم)، وبها نبدأ على بركته تعالى، وننوه أن مجلتنا (أضواء) قد أرجعناها لأصل الكلام، ومبدأ العلوم، لتُغيّر إلى (نقطة).

رئيس التحرير



# خلناا و)اهام ق

يذكر علماء الاجتماع وعلماء التربية أن الإنسان يتكون من معارفه المكتسبة، وهي لا تكون إلا بالتعليم، فإذا أردنا أن نعرف شأن شخصية ما، فعلينا أن نسأل عن معلميه، كأساس مغذ لمعرفته، ونسأل عن تلاميذه، كوجه كاشف لمعرفته وعمقها، وعن العلوم التي حصلها أو العلوم التي طرحها.

وهذا أمر واضح لا يحتاج إلى برهان، ولكن ثبت في مسيرة البشرية، استثناءات واضحة يجب أن تدرس، حيث نجد من بيده تأسيس علوم ومعارف عامة، لا تستند إلى مدرسة تعليمية، وتصل في انقطاعها إلى طريق واحد، لا يمكن وصفه بقاعدة التعليم الاعتيادية. وأفضل مثال على ذلك هم الأنبياء والأولياء الذين تظهر معارفهم من دون أي صلة بواقعهم الاجتماعي وبيئتهم الثقافية، وهذا برهان واضح على صدق دعوتهم وصحة نبوتهم وولايتهم.

بعد أن ثبت لنا بما لا يقبل الشك أن الإمام عليّ بن أبى طالب (عليه السلام) تعرض وأسس لعدة علوم ومنظومات فكرية ومؤسسات إنسانية إبداعية، فعلينا أن نحقق في خلفيته الثقافية والى أين تنتهى؟

إن التفرد المطلق في العلم في الإسلام بعد النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، لعليّ بن أبي طالب (عليه السلام) ليست مقولة تحتاج إلى برهان، فقد شهد بذلك حتى من يناصبه العداء وحتى من حاربه وقتله، فمسألة إحاطته بشتى العلوم وقدرته على سبر غورها والتكلم ببدايات علوم لم تكن موجودة أصلا، ليس

مجرد فكرة، بل تأسيس لفهرس العلم حديث لم يولد بعد كما في النحو وعلم الأخلاق وعلوم كثيرة.

إن هذه الظاهرة تستوجب منا أن ندرس، مصدر هذه العلوم عند علي بن أبي طالب (عليه السلام)، فهو ليس مجرد ناقل حديث عن رسول، وإنما عالم بعلوم شتى واسعة لم يحصل على بعضها إلا الأوحدي من الناس فكيف بكلها؟.

فكل دارس للتاريخ يعلم أن الإمام على لم يدرس، بل لم يلتق في حياته العملية بأي من علماء أهل الكتاب وغيرهم من الحضارات الأخرى، ولم يدرس عند أي احد غير رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، وهنا نواجه أسئلة تجيب هي عن نفسها:

- إذا كان الإمام علي (عليه السلام) كأحد الصحابة ممن رافق النبي (صلى الله عليه وأله وسلم)، فلماذا هذا التمايز في العلم؟ في الشمول والدقة وقوة التحليل.
- إذا كان الإمام على (عليه السلام) ليس كأحد الصحابة، وكان تلميذ النبي الخاص، فلماذا هذا الاختصاص أولا؟ ومن علم النبي (صلى الله عليه وأله وسلم) هذه العلوم ثانيا؟

وحين نواجه النوع الأول من الأسئلة نرى أن التاريخ يجيب بوجود التمايز بين الإمام علي وبين غيره ممن صحب النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، حتى المنتجبين منهم (رضوان الله عليهم، كما أن التاريخ يشهد بعدالة النبى وحبه لصحبه المخلصين، وهاتان

حقيقتان تجعل من الإمام علي مختلف القابلية عن غيره. فتمايزه شخصي أذن، وينبغي البحث في نوعه، وهذا هو ما يجيب عن النوع الثاني من الأسئلة.

لكن هل التمايز الشخصي مجرد قابلية تعلم؟

هيأة التحرير

هذا لا يتناسب مع شخصية الإمام على (عليه السلام) ونتاجه الواسع من دون أسس حضارية، فإن قابلية التعلم هي عبارة عن السرعة في استيعاب المعلومات، بينما الإمام علي أسس علوم لم تكن موجودة وأسس مؤسسات إبداعية استخدمتها كل الحضارات فيما بعد، مثل التفريق بين قوة الشرطة وقوة الجيش، ومثل تقسيم قوة الشرطة إلى أمن اقتصادى وأمن مجتمع وأمن طرق وغيرها، فهذه قام بها علي بن أبي طالب (عليه السلام)، بينما كانت سابقا كلها من مهام الجند وحرس السلطان، وكانت تدار بقسوة الجيش، دون فهم تطبيق القانون بنعومة، كما أن الإمام علي (عليه السلام) حين علم أبا الأسود الدؤلي كيف يؤسس علم النحونبّه إلى طريقة بدء العلوم من أساس مادة العلم وتقسيماتها (تحديد موضوع العلم)، فهنا نواجه تأسيس علوم لم تكن موجودة فهذا يختلف عن قابلية الاستجابة للتعليم.

فإذن لم يكن التمايز مجرد قابلية التعلم.

إنما هناك ما هو أكثر من ذلك، وهو قابلية تلقي ما لم يكن موجودا في العادة أو إبداع ما لم يكن في

وهذا هو ما يكشف عن الإلهام الذي ينفح خاصة



لا اعتقد أن إنسانا سيكون صادقا مع نفسه حينما يدعى أنه يستطيع أن يحصى ما أسسه الإمام على (عليه السلام) من معارف ومؤسسات بعيدا عن أى مدرسة سابقة له، حتى لو كان قد أسس ما هو مؤسس في أمم أخرى غابرة أو حاضرة فأن الاتصال بهذه الأمم والتعلم منها مفقود تماما في الإمام علي وفي معلمه الأول النبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، فلو نظرنا إلى تأسيسه النظر في الوجود وفي علم الفلسفة بما يتوافق مع أفضل النظريات الفلسفية المبرهنة، فإنه قد أسسها من الجذر، وليس من حيث انتهى الآخرون، لأنه لا وجود لبداية ونهاية أصلا في الاتصال الفكري مع تلك الفلسفات التي طرحت وماتت وبقیت فی بطون کتب بلغات أخرى لم یطلع علیها بشر في ذلك الموقع الجغرافي. وهكذافي كل ما عرضه الإمام على إنما هو مبتكر من الجذر لا علاقة له بغيره حتى لو وافقه علم سابق في بطون كتب الأمم الأخرى. وهذا هو شيء معجز حقا، وهو المعجزة المتممة لمعاجز النبي محمد (صلى الله عليه وآله وسلم) لأنه كاشف عن علم النبي، مع أنه لم يتخرج إلا من بيئة الصحراء بلا معلم، وهذا مستحيل في مجرى الطبيعة الإنسانية إلا بالخوارق، وهذا هو المطلوب.

كما أنّه قد أسس علوماً، وأسس معرفية لم تكن موجودة قبله إطلاقاً. إلا اللهم على شكل حكمة أو حكمً الهي عبر الأنبياء، من دون فلسفة، كما هو تأسيسه لنظرية العدل وتقريعاتها وبنائها على الحسن والقبح للعقليين وإدراك العقل لهما، التي اعتمد على نظريته كل الأطراف الشيعية القائلة بذلك كالإمامية والزيدية وهم أصل المعتزلة، فإنهم اخذوا ذلك من كلام أمير المؤمنين وتفصيلاته في جملة كبيرة من عطائه الفكري بواسطة أبناءه وأحفاده.

أن تفسير نظام (العدل) الإلهي وأسسه وتفريعاته كدليل عقلى وعملى، لم يتطرق إليه الفلاسفة ولا المصلحون ولا الأنبياء قبل ذلك، إلا كأحكام وحكم، بينما الإمام على عرضه كمنظومة فكرية متكاملة، تبدأ من قدرات العقل في إدراك المعطيات العقلية وقيمة أحكامه إلى تفصيلات الأحكام الكلية والجزئية المبنية على مجاميع الأسس والنواتج المبرهنة للقضية، وهذا الأساس العلمى اوجد عند المسلمين مذهبا جديدا عالميا هو المذهب العدلي الذي يتسم بالانسجام الفكري بين النظرية والتطبيق، وبين تفسير أسس الدين وبين أحكام الدين، وهو يحدث لأوّل مرة في التاريخ البشرى، وقد استفادت الكثير من الديانات والمذاهب الفكرية بهذا التوجه لاحقا، وقد أسست فلسفات على أساسه تحاول التفسير العدلى المتوازن لظاهرة الحياة وقوانينها، والنظام العدلي أسس لتفسير ظاهرة الكون وقوانينه بل لدراسة خالق الكون وأسس خلقه للكون،

وبه يتم تفسير أحكام الدين وتبرير أصل وجود الدين ورجاله وصفاتهم ولوازم صفاتهم. وقد بنى على ذلك تفسير بعض العلوم بشكل جديد كلياً، فمثلا بعد أن كان علم الأخلاق يبحث عن موازنة الصفات بين الإفراط والتفريط، كشفت النظرية العدلية المؤسسة من قبل علي بن أبي طالب (عليه السلام) إن نظام الأخلاق مبني على صحة إدراك العقل لأحكام الأفعال في الحسن والقبح، وعلى وجود هذه الأحكام في ذات قضية الحكم، حيث يصح أو لا يصح الفعل ببعد جمالي وكمالي. فأصبح البعد الأخلاقي بعدا عقلياً عدليا مرتبطا بكل أسس الدين، فالدليل الذي يصحح النبوة والدليل الذي يصحح التكليف، هو نفسه الذي يؤسس للمؤول.

وقد أسس الإمام علي لقضية لم يستطع المسلمون إدراكها بشكل مبرهن، إلا بعد مئات السنين حينما نضجت معارفهم الفلسفية، وأدركوا عتامة الأسس الفلسفية للأمم السابقة كما أدركوا عدم الوصول إلى حل مرضي في تفسير الكون. وذلك مثل تأسيسه (عليه السلام) لبرهان الصديقين في التوحيد، حينما اعتبر إن الله هو الكاشف عن الموجودات، لأنه الوجود المحض المقوّم لكل موجود، فهو الدليل عليها لأنه كاشفها من العدم، ولا يستدل على الله إلا بالله، وإلا فأن الأثر هو نفسه يستمد وجوده وتقويمه من الله، (فكيف يستدل عليه بما هو في وجوده مفتقر إليه؟) كما وصف الإمام الحسين (عليه السلام)، فلهذا فالله هو من (يدل على ذاته بذاته مع تنزهه عن مجانسة مخلوقاته) كما يصرح الإمام على (عليه السلام)، و(بك عرفتك وأنت دللتني عليك) (ولولا أنت لم أدر ما أنت) كما قال الإمام زين العابدين (عليه السلام)، ولعل هذا البرهان مستنبط بطريق إبداعي من قوله تعالى (أولم يُكُف برَبِّكُ أَنَّهُ عَلَى كُلُ شَيْء شُهيدٌ). وهذا البرهان يعتبر فلسفيا أرقى ما توصل إليه العقل البشري لحد هذه الساعة، حيث يتمكن هذا الاتجاه من تفسير الكون وظاهرة الحياة وارتباطها بالمبدأ الأعلى بشكل متناسق لا فجوة فيه ولا جهل يتخلله.

وهكذا نجد أسساً جديدة صدرت من علي (عليه السلام) متنوعة بشكل يصعب إيجاد الرابط بينها في الاقتصاد والسياسة والإدارة والعسكرية والعلوم الطبيعية والرياضية والدين... وو.

فعلى صعيد الاقتصاد أدار اقتصاداً ناجعاً يعتمد توزيع الثروة وتحريك المال ليدور بسرعة في المجتمع دورات متعددة مثمرة، ومنع كنز المال المتقرار النقد وركوده في الخزائن الخاصة والعامة، مما جعل العراق مصدراً من مصادر تمويل المناطق الفقيرة التي لم تتعرف على مثل هذه السياسة الموفرة للرخاء، وقد اشتهر أنه لم

يكن في مصر الكوفة وهو العراق يومئذ فقير يصرف له الحق الشرعي، وقد بعث حقوق مصر بعد أن فاضت بها إلى اليمامة حيث أصابها قحط، مما يدل على الاكتفاء الذاتي لأمصار الدولة الإسلامية وحصول الفائض في واردات الدولة لتصرفها على مناطق منكوبة أو اقل نموا، وكل هذا في ظرف أربع سنوات تخللها الاضطراب والحروب على الإمام علي (عليه السلام) من كل الجهات، والتي ينبغي أن تنعكس عليها سلبا كما هو المعتاد، حيث أن الحروب تستهلك الطاقات والأموال وتعطل عجلة العمل الاعتيادي (لا ينكر أن في اقتصاد الحرب بعض الايجابيات إذا أحسن القائد توظيفها مثل التقدم الصناعي ويمكن رصد ذلك في سلوك الإمام على (عليه السلام) أيضا)، فهذا على الصعيد العملى الذي هو أفضل برهان لنجاح النظرية، ولكنه على الصعيد النظرى كان إبداعه لا يقل عن النجاح العملي، فهو (سلام الله عليه) قد أرسى أصول علم الاقتصاد ببيان التعليل لأساس الرزق وكيفيته، وقد كان يركز على خامات الرزق، والاهتمام بالعملة وسرعة دوران رأس المال، كما أنه وضح المذهب الاقتصادي الإسلامي القرآني في مراقبة وضوابط العملية الاقتصادية وفق تشريعات تمنح الحرية وتضع قيودا تمنع استخدام الحرية كعنصر للانفلات المصلحي لجماعات النخبة القادرة في المجتمع مما يجعل توازن الحالة الاقتصادية عملية مهمة جدا، وهذا الفهم السديد للتشريع الإسلامي لم يكن اعتباطيا أو مجرد رأي فقهي، إنما هو وعي تام للتشريع وأسسه أساسه العلم الخاص الذي أخذه عن رسول الله أو استنبطه مما أخذه من رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)، ولم يكتف بفلسفة الاقتصاد وبالبيان للشريعة في مجال الاقتصاد فقد عين عيونا وحرسا خاصا للأسواق وكان يمر في الأسواق يقرأ سورة المطففين على أهل السوق مما يؤكد لهم الوازع الديني والأخلاقي في مراعاة

وفي المجال السياسي فإنه الشخص الوحيد من حكام المسلمين الذي لم يقبل أن تسيطر نزعات الحاكم ومخالفاته على الدستور الإسلامي، فلم يقبل أن يتنازل عن طلب العدل والصلاح، وتعيين الصلحاء، ولم يقبل بقاء من يتظاهر بالفساد من الحكام ممن تم تعينه قبل ذلك في السلطة، مهما جرى عليه من متاعب ومؤامرات تدل على ضعف الوازع الديني في مقابله، مما يؤكد انه يؤسس لنوع سياسة لم ندرك أسرارها لحد هذا التاريخ، ولم ندرك موازينها ومعاييرها التي تبدو في عالم السياسة أنها خطأ، حيث لا يوجد مداهنة وكذب وغش وخيانة، وهو خلاف مفهوم السياسة بين البشر، وهذا بعني أن السياسية التي يريدها الإمام علي ليست سياسة في عرف السياسيين، وهذا بحث عميق يمكن أن يتوسع فيه الباحثون ليستكشفوا نوع السياسة التي

تداول الأموال.



يرسمها الإمام على نظريا وعمليا.

وأما في عالم الإدارة والإدارة السياسية، فهو أول خلفاء المسلمين ولعله الفريد ليوم انتهاء عهد الخلفاء (بكل أنواعهم) الذي كتب رسالة فريدة في عظمتها لكيفية الإدارة وإرساء أصول السياسة قانونا وأخلاقا وسياسيا. وهي رسالته إلى مالك الأشتر لبيان كيفية إدارة البلاد. إنها رسالة كلما قرأها العالم يتفرع له منها فروع كثيرة تصل إلى حد الاستيعاب لكل أصول الإدارة والسياسة الإدارية سواء فيإدارة الموارد البشرية أو إدارة الموارد الطبيعية أو إدارة الثروة أو إدارة أجهزة الدولة مع كيفية تكوين عناصر الرأى المتين واستقاء المعلومات من قبل الحاكم وكيفية وضع إدارة معلومات دقيقة لتمكن الحاكم من إدارة صحيحة.

وأما في عالم العسكرية، فمن المعلوم أن الإمام على كان هو حامل لواء رسول الله في اغلب معاركه، وهذا يعنى انه هو رئيس أركانه عمليا، ولو راجعنا حروب رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) لوجدنا أن اسم الإمام على هو اللامع في كل تلك الحروب، بينما نجد أسماء ذات مواقف متفرقة أو فريدة، ففي كل الحروب والسرايا التي قام بها الإمام على كان هو المخطط والمنفذ ورأس الحربة في الاقتحام، ولعل صيته في الحرب جعل أكثر الناس كرها له يقرون بقوة تنظيمه ونجاح خططه، حتى إن أعداءه اضطروا أن يرفعوا المصاحف وأن يكشفوا عوراتهم للتخلص من نجاحه وبأسه في الحرب الجدية، فان هذه الأعمال ليست من الحرب، وإنما هي اقرب للهزل وانعدام الأخلاق. ولهذا استخدموا معه أساليب الاغتيال الغادر للتخلص منه ومن أساليبه الناجحة المرسومة بالأخلاق والعلم العسكري.

وبمناسبة خوف أعداء منه، فإنه لم يكن من دون سبب، بل كان لسبب وجيه جدا، حيث إن الإمام على كان يمارس أنواعا من أساليب القتال لم يكن معروفا في عالم البشر والحروب في ذلك الوقت، ولم يكن لهذا النوع من القتال أي تسمية لأنه غير معروف، ولكن الآن بعد ألف وأربعمائة سنة تجمعت عند البشر علوم كثيرة وتسميات محددة لكل نوع من أنواع القتال، فإن ما نقل عن على بن أبى طالب (عليه السلام) إنما يمكن أنّ يوصف بعلوم فتال الأعزل وتقنياته، وكذا القتال الفعّال جدا من خلال تقنيات القتال للسيطرة على أعتى الأعداء، حيث أنه نُقل أن الغالب في قتاله حالة الطيران فإذا اعتلى قدّ، وإذا اعترض قط، وأنه ليس له نقطة ضعف أو نقطة عدم انتباه، وأنه لا يثنّي في ضربته، وأن كل من يقابله يكشف له عما يعينه على قتله، وما شابه ذلك، من مواصفات قتال الكونفو والكراتيه والجيدو وغيرها من علوم تركيز القوة، وكشف نقطة ضعف العدو، وتسديد الضربة المناسبة في المكان المناسب، فأنه ما من سيف (يقد ) الفارس نصفين إذا لم يستعمل أسلوب تركيز القوة وإضافة وزن الجسم للسيف،

ومعالجة السرعة بشكل يخالف العادة الطبيعية وهذا يحتاج إلى نظريات وتدريب غير اعتيادي. وهو ما يفسر وجود معسكرات سرية لتدريب بنى هاشم على علوم القتال، صنعها الإمام على (عليه السلام) لا يستطيع أحد أن يطلع عليها. فطريقته بموجب ما نعرف من علوم القتال المتأخرة زمنا عن ممارسة على بن أبي طالب (عليه السلام)، يعنى أن من يقف أمامه مصيره القتل لا محالة ولن ينجو من ضربته قط، وهذا سبب وجيه لخوف أعداءه منه وكشف عوارتهم وأن يسلحوا في ثيابهم أو ينهزموا هاربين برعب، كما حصل لمن واجهه في القتال، وليس من باب الصدفة، وهو ما يفسر اضطرار أعداءه لاستعمال أساليب لا أخلافية رخيصة لمجابهته في حروبه وفي كل ترتيباته، ولهذا بقى على بن أبى طالب (عليه السلام) ميزان الأخلاق والالتزام بالشريعة والروح الإنسانية.

وأمّا في العلوم الرياضية، فانه قد مارس نظريات هندسية ورياضية معقدة لم يكن لها حل في وقتها، كحل المعادلات من الدرجة الثانية والثالثة، وكذافي الإشارات العجيبة للقدرة على انتاج منتجات القرن العشرين، كتصريحه بقدرته على استخراج النار أو النور من الماء الجارى، ووصفه لمكونات القنبلة الذرية، كما ورد عنه ببيت شعر (نقلا عن كتاب محيط العلوم لمقال عالم أوربي):

خذ الفرار والطلقا \*\*\* وشيئًا يشبه البرقا إذا جودته سحقا \*\* ملكت الغرب والشرقا والفرار هو الزئبق، والطلق هو حجر ثقيل يضيء ليلا، ولعل ما يشبه البرق هو الكهرباء، كما فسره ذلك

فإن ما ورد في قضاء أمير المؤمنين وغرائب كلماته وأفعاله ما يدل اكتمال المعرفة بأساسيات العلوم الحديثة، بشكل لا يمكننا تفسيره إطلاقا، إلا بتلقى العلوم بطريق غير اعتيادي.

وأما الحال في أمور الدين والمعارف الدينية بكل مفاصلها، فلا يوجد من يدانيه باعتراف أعداءه، والحديث المفصل في هذا لا يناسب مقدمة بل لا يناسب مجلة، وإنما هو مما تعجز عنه عشرات المجلدات لبيان أصول الفكر الفقهى والدينى التي بيّنها ووضعها على بن أبى طالب (عليه السلام)، لطلاب علوم الدين. وكم سيكون محزنا حينما يغفل بعض عن هذا الكنز المعرفي ليتمسك بأشخاص لا يعرفون أبسط معالم الدين ولا بأقل ما يملكه الإمام على من المعرفة الواسعة.

ولعل هناك كلمة قالها الإمام على تزيد من توصيف طرق المعرفة بطريقة التسارع غير الطبيعي، في تلقى العلوم، فقد نقل عن الإمام على (عليه السلام) قوله : (إن رسول الله (صلى الله عليه وآله) أسرُّ إلى في مرضه، فعلمني مفتاح ألف باب من العلم يفتح كل باب ألف باب).

إن هذه الكلمة تعنى نوعا من العلم السريع لمليون

عنوان علمي في ساعة، وهو أمر لم يصل لتصوره البشر لحد هذا اليوم رغم التقدم التكنولوجي، رغم أن الخيال العلمى بدأ منذ بدايات القرن العشرين يداعب عقول العلماء للاتصال العصبى بالدماغ لبناء موسوعة معرفية بزمن قصير نسبيا، ولكن دون الوصول إلى

والذي يستنتج من مجمل استقراء إنتاج الإمام على أن طرق تلقى المعلومات عنده ليست طرقا طبيعية، فإذا اقتنع الباحث بخفى ما يظهر من علوم أمير المؤمنين (عليه السلام)، فإنه سيقتنع إن من خطأ الإمام على (عليه السلام) في قضية فريدة وهي قبوله التحكيم إنما يصدر عمّن لا يدري ما هو سرّ الشرع ولا سرّ العلم، ليحكم على من يعرف ذلك من دون فهم لطبيعة علم وحكم الإمام على (عليه السلام)، على إن دراسة أركانها التاريخية تكشف عن صواب حكم الإمام على شرعا وعلما، وإنما المخالف هو من شق العصا وخالف أمر إمامه وافشل الخطة لبيان عدم جدية الطالب للتحاكم للقرآن في تحكيم القرآن أصلا، وعدم وضوح الرؤية لديه، وكان مطية للباطل حينما نفذ اغتيال أمير المؤمنين حين عزم على تأديب المخالف للقرآن الكريم ونزع الحق منه وإزهاق الباطل، فأن من يقبل الحكم للحق الشرعى لا يجب لومه، وإنما يجب لوم المحكم الذي نكل بالشرع وحكم بحكم الشيطان، ولم يركزوا على مخالفة هذا المارق عن دين الله سواء برغبة منه أو بخديعة له، وركزوا على قبول الإمام على للتحاكم للقرآن، وقد وصف أمير المؤمنين موقف من خطأه، فقال كلمته الشهيرة (إنها كلمة حق يراد بها باطل)، وهذه وصمة كبيرة للمخطئة له حيث كشف أن من أخترع شعار (لا حكم إلا لله) لا يريد الحق بل يريد الباطل، ولكن من لا دراية له التبس عليه الأمر فاعتقد أنّه ينادي بالحق اشتباها، وللأسف كان هؤلاء المخطئين سبباً في قتل أمير المؤمنين قبل أن ينهى كل مظاهر الشر في الإسلام ويعيد الحق إلى نصابه، وقد سببوافي دمار كل التاريخ الإسلامي إلى هذا اليوم، بينما قد طاردهم وعذبهم نفس الشر الذي نصروه بدون إرادة منهم إلى

أن سبر العلوم والنتائج من أقوال أمير المؤمنين والقضايا المنسوبة إليه، يدل دلالة أكيدة على أن معدنه هو معدن التلقى من الله وإلهامه، وكل هذه العلوم حصلت من دون معلم ينتمى لمدرسة معروفة وإنما هي مدرسة الوحي (مدرسة رسول الله) باستخدام آليات الإلهام والتواصل مع الله، بتدريب النبي نفسه وإشرافه، فالنبى لم يتصرف اعتباطا حين ربط بين الحق وبين أمير المؤمنين وبين النجاة وبين التمسك به. وهذا غاية ما يمكن التصريح بوجوب التزامه تجاه على بن أبى طالب.

ألا ليت البشر كان لهم الحظ بمعرفة هذا المعدن واحتضانه.

شيخ المؤرخين العلامة القرشي يصف علاقة التاريخ بالامام على الله

رسالة أمير الهؤمنين (ع) همي الهنهج الكافمي لإصلاح الشعوب وتهذيبها ورقيها.







🚳 هل تعد شخصية الإمام فريدة من نوعها باعتبارها قد جمعت بين الأضداد فعلى القوى كان حليما وعليّ ذو السلطة كان زاهدًا وعليّ القائد كان مواطناً وعليّ الفقير كان كريماً.. فكيف استطاع الإمام عليّ (ع) أن يجمع بين هذه الشخصيات؟ ما هو السرفي ملائمة هذه الأضداد الصعبة؟

ج: الإمام أميّر المؤمنين (ع) دنيا من المواهب والعبقريات ولم تعط الإنسانية بجميع فصول التأريخ شخصية موهوبة أثارت دهشة العلماء في جميع أنحاء الأرض، فقد قال الأستاذ العقاد: الإمام عليّ فتق ٢٢ علما لم يعرفها الناس من قبل... ويكفي للاستدلال على مواهبه العلمية وقدراته الثقافية عهده لمالك الأشتر الذي لم تجمع الإنسانية في جميع أدوارها أن الإنسانية على ما جربت تجارب وبلغت رقي وإبداع في عالم الإدارة، وأنها لم تصل إلى ما قرره الإمام أميّر المؤمنين (ع) في عهده لمالك، إذ يقول: وأستحملهم - أي الموظفين والعمال . اختبارا لا محابا ولا أثرة فأن المحابات والأثرة تضيع فيهما الجهود وتفسد الشعوب وغير ذلك من شؤون الحكم والإدارة الذي سجله في هذا العهد المبارك الذي هو العهد الدولي للإمام (ع) وقد شرحناه شرحا مفصلا وطبع هذا الكتاب وترجم إلى اللغة الإنجليزية.

🚵 ثمة موضوع يُطرق إلى ذهن الإنسان وهو إن للإمام عليّ (ع) صفة أو ميزة تميز بها عن باقي شخوص العالم، وهي الشجاعة، ما هي قراءتكم لهذا المحور؟

ج: الشجاعة مظهر من مظاهر شخصية الإمام أميّر المؤمنين (ع) وليست إلا لمحات من شخصيته وأهم ما في شخصيته نكران الذات، فقد تشرفت الخلافة الإسلامية به، وفي ذلك العهد المبارك كان ناقما على الحكام السابقين الذين تميزوا على شعوبهم وعلى طبقات الناس، بأنهم ولات الأمور، والحال أن عليا لا يرى لنفسه أي فرق بين القريب والبعيد بين الصديق والزائر، وكره أن يقول كلمة ( أنا ) وإنما كان يقول أنا شخص اعتيادي مثل باقى الناس، ونكرانه للذات تحدثنا عنها تفصيلاً في كتاب موسعة الإمام أميّر المؤمنين

في حواركم عن موضوع نكران الذات، نعرف أنه ما ورد عليه . أي أمير المؤمنين (ع). أمران قط كلاهما لله رضا إلا أخذ بأشدّهما على بدنه.. لماذا؟ ج: كان يتخذ أشق الأعمال التي توصله إلى الله والتي تقربه إليه زلفي، فأشق الأعمال وأكثرها جهدا وعسرا وبلاءا وعناءً، كان الإمام يختار هذا الخيار ليظفر بالمزيد من الأجر عند الله تعالى، باعتبار أن أشق الأعمال كما في الحديث أحمزها أي أشدها وأثقلها.

🊵 لماذا سمي بأبي تراب وهل لهذه التسمية علاقة بشخصيته؟ فطالما صرح عليّ (ع) بأنه يعشق هذه

ج: أحب الإمام هذه الكنية التي كناه بها النبي الأعظم (ص) ومعظم الكني التي كني بها، فكانت من النبي (ص) وقد كناه بالفاروق وبالصديق وكناه بسيد العرب ومن الكنى أبو تراب، وأبو تراب حينما كان الإمام نائما في المسجد فجاء رسول الله وأجلسه وقال أجلس يا أبا تراب وذكر النبي (ص) بعض فضائله ومناقبه وسفه الأمويون هذه الكنية للنيل منه، وكان معاوية بن أبيّ سفيان الذئب الجاهلي الذي لم يؤمن بالله لا هو ولا أبوه ولا أمه طرفة عين اتخذوا هذه الكنية سببا إلى التشهير بعلي إذ أوعز إلى الخطباء الذين يعيشون على موائد السلطة أن يلعنوا أبا تراب في أعياد الجمعة وسائر الأعياد الإُخري.

🌑 ذكرتم في سياق حواركم إن من صفات ومميزات الأمير (ع) هو الفاروق الأكبر حبذا لو يأخذنا سماحتكم إلى سمات ومعالم هذه الصفة، وكيف نصل بالقارئ الكريم إلى معنى ومفهوم الفاروق الأكبر لأمير المؤمنين (ع)، أنه هو المميز الحقيقي ما بين الجنة والنار، والخير والشر، والحق

 ج: كناه بذلك رسول الله (ص) على ما ذكرت بعض المصادر والسير في تسميته بهذه الكنية الشريفة، أنه كان المثل الأول والأعلى الذي يفرق بين الحق والباطل، بين الصحيح والسقيم، فعلى هو مصدر هذه الفكرة ومصدر هذا الموضوع الذي كان من أهم ألقابه أنه يفرق بين الحق والباطل.

الأنزع البطين.. هلِ البطين هي إشارة إلى أنَّ الإمام (ع) كان بطينا أي سمين.. وهل السمنة من الصفات المذمومة في الرجال وكيف يرى الإمام الإنسان (السمين)؟

 ج: كانت هذه الصفة له لأنه كان أنزع الرأس، وبطينا، ويكفى في الجواب عن ذلك قول الجواهري في خطابه مع الإمام الحسين (ع):

ويا بنُ البَطين بلا بطنَة

ويا بن الفتى الحاسر الأنزع ويا غُصَنَ الهاشم الم يَنْفَتِحَ

ٰ بأزُهَرَ منكَ ولم يُفُرع 🚯 إذا هي ميزة جسدية لا تمت للطعام بأي صلة؟ ج: بإجماع المؤرخين القدامي أنه لم يتناول من الطعام إلا الشيء اليسير، وكما يقول الإمام (ع): (أأقنع من نفسى بأن يقال لى أميّر المؤمنين ولا أشارك الناس مكاره الدهر)، ويقول (ع): (هِ يِهَاتُ أَنْ يَغْلَبَني هَوَايَ وَيَقُودَني جَشَعي إلى تَجْيُر الأَطعمَة وَلَعَلَّ بَالَّحَجَازِ أَوِ الْيَمَامَّةِ مَنْ لَّا طَمَعَ لَهُ فِي الْقُرْصَ وَلا عَهُدَ لَهُ بالشُّبَعِ أَو أَبِيتَ مبْطانا وَحَوُّلي بُطونُّ غُرِّثِي وَأَكْبَادٌ حَرَّي).

والسؤال الإمام يعيش هكذا حياة... والسؤال هل الأكل والشراب اللذيذ واللباس الجديد حرام على الإنسان؟ ولماذا ارتضى الإمام هكذا حياة لنفسه؟ سيما بعد توليه إدارة الدولة الإسلامية؟

ج: مؤاخاة للفقراء، ومواساة للمحرومين،

ومواساة للمعذبين في الأرض، وكان يحمل هم الناس جميعا من المسلمين وِغير المسلمين، وهو القائل: الناس (صنْفَان: إمَّا أَخُ لَكَ فِي الدِّين وَإمَّا نُظِيرٌ لَكَ فِي الخلق).

🜑 هناك من يرى أن الإمام (ع) قد بالغ (وحاشاه ذلك) في تعامله مع بيت المال فكان زاهدا أكثر مما يتوجب، فحد الذائد على نفسه وأهل بيته ما هو التعليق على ذلك وكيف ردّ الإمام على هكذا

ج: الإمام أميّر المؤمنين (ع) في قمة الكمال، لم يبلغه أحد في كماله وعبقريته أحد؟

🚵 ما هي مداراة الناس في نظرية الإمام (ع) وآين جسّدها (ع)؟

ج: مدارات الناس تتمثل في المواساة والمساواة لهم، يواسي الفقير ويواسي الضعيف، ويواسي الطبقة المحرومة، ويساوي بين الفقراء وبين باقي الطبقات العليا المترفة في حياتها، وهو لا يرى لأحد على أحد فضلا إلا بالتقوى.

ول كانت مرحلة التربية في بيت الرسول (ص) دور في إعداد هذه الشخصية؟ أم أنها . وبحكم أنه إمام. يملكها كملكة ذاتية في ذاته؟

ج: هو من أختاره الله تعالى أخا لنبيه، ووصيا له وبابا لمدينة علمه، وكان منه كهارون من موسى (ع)، ومن المؤكد بأن النبى لم يتخذ أحدا بهذه الكيفية إلا لمن زكت نفسه وظهر ذاته وسلم من جميع رغائب الحياة ومتع الدنيا، فقد تجرد منها تجردا كاملا وشاملا.

🧥 إذا هل هناك توأمة في تكامل شخصية الإمام عليّ (ع)، بمعنى أنه متكامِل ذاتيا، ومتغذياً من الرسول الأعظم (ص) ثانيا؟

ج: النبي (ص) أحتضن عليا وهو في فجر الصبا، وأخذه وغذاه بمكوناته النفسية، وغذاه بمقوماته الذاتية، وجعله منارا للعلم ومنارا للتقوى، وخير مَن يكلفه لأمته.

هناك من المسؤولين . بالشكل الأغلب . يرى أنّ من ضروريات شخصية المسؤول أن يكون له جيش من الحمايات، وإذا سار تقطع له الشوارع وتمنع الحركة كي يعي المواطن حجم مسؤولية هذا المسؤول.. ما هو تعليقكم على ذلك؟ ونحن في صددٌ مدرسة عليّ (ع)، أينَّ كانّ عليّ من هذا؟

ج: الإمام أميّر المؤمنين (ع) حينما تقلد في الحكم وتحمل قيادة الأمّة تجرد من جميع متع الحياة وبهارجها وفارقها ولم يعنا بها بحال من الأحوال، وإنما أتجه صوب الحق وصوب العدل وصوب تهذيب الناس ووضع مناهج إلى سلوكهم لتقوم على العدل والحق المحض.

والعراق ثانى بلد محدق بالفساد (الإداري، والمالي، والاقتصادي، والسياسي..وغير ذلك) تليه مشاكل (البطالة، والعوز، والفقر والفاقة...و) وعلى أوجهها!

وهنا نستطيع القول أن الشخصية للمنظومة

الإدارية لهذا البلد هي بعيدة كل البعد عن منظومة دولة الإمام عليّ (ع)، يبدأ السوّال ما هي العلاجات التي تجدونها برأيكم من خلال سيرة على (ع)، كيف كانت قراءاتكم لما بين سطور السيرة العلوية في علاجات أخطاء الماضي حينما تسلم الإمام عليّ (ع) زمام الحكومة الإسلاميّة آنذاك؟ وكيف ننطلق من هذه السيرة العطرة لعراق اليوم؟

ج: الإمام أميّر المؤمنين ليس له نظير ولا شبيه في العالم الإسلامي والعربي على الإطلاق، هو صاحب رسالة خالدة لتهذيب الناس ووضع مناهج

تَأْبَى انْحلالاً رسَالاتٌ مُقَدَّسَةٌ

جَاءَتُ تُقَوِّمُ هَذَا العَالَمُ الخُربَا ورسالة أميّر المؤمنين (ع) هي المنهج الكأفي لإصلاح الشعوب وتهذيبها ورقيها، وليست الحضارة بأى حال من الأحوال بهذه المظاهر التي نعيشها من السيارات والقصور والطائرات عند الإمام على، هو تهذيب الشعوب ومنهج كامل لرقيهم في سلوكهم ولإدابهم اجتماعيا وفرديا وسلوكيا.

المنظومة الإسلاميّة منظومة رائعة، تجمل

🔝 ما كتبه طه حسين في كتابه (الفتنة الكبرى) وأمَّثاله في شخصية الإمام عليّ (ع) هل يمكن أن تصنف، وفق منطلق الفكر الصحيح أم أنها حجولة، أم أنها باخسة لحق أميّر المؤمنين (ع)؟

ج: متفاوتة، فبحوث المرحوم طه حسين، قد كتبتُ كتاباً لم ينشر بعد، (مع طه حسين في الفتنة الكبرى)، ذكرت مجموعة من الإيرادات التي تلج عليه، وطه حسين عميد الأدب العربي، يمكن أن نقول أنه وفق في بعض البحوث، ولم تتضح له الحقيقة في البحوث الأخرى.

🚵 ما سر عدم الوضوح، فشخصية مثل طه حسين، لماذا لا يرى الحقيقة؟

ج: باعتبار أن صفحات من التأريخ قد سجلت مواقف لبنى أمية وفيها طعن للإمام أميّر المؤمنين (ع) والنيل من شخصيته الكريمة، فلذلك يعسر على الباحث أحيانا الوصول للحقيقة.

👜 هل يغمض طه حسين وغيره عيناه عن الحقيقة؟

👜 من المعلوم إن الإمام عليّ (ع) قد نقل الخلافة

الإمام عليّ (ع) لإصلاح الأمّة ومواجهة المدّ الذي يريد أن يحرف الإسلام عن واقعه المتمثل بمعاوية، نجد أن بعض الفئات في العراق حاولت أن تتذرع ـ وكما ينقل التأريخ. بالحر والبرد، هل هم هؤلاء من يمثل العراقيين أم لا؟

ج: البلاد كانت مُجمَعا لعدة قوميات وعدة قبائل، ولم تكن عربية فقط، وإنما كان فيها الكثير من الفرس... وغيرهم سكنوا هذه البقعة وتمردوا على الإمام ولم يكن للإمام أي طاقة أو قدرة على مواصلة الحرب نظرا للظروف العصيبة التي أحاطت به، في حين قد تسلح معاوية بجميع ألوان المكر والخداع، وسخر اقتصاد الأمّة للتغلب على عليّ (ع)، وكانت جيوشه قد وصلت بحملاتها العسكرية إلى العاصمة الكوفة، والإمام أميّر المؤمنين يحثِ الكوفيين على درء الخطر عنهم، فلم يستجب أحدا منهم فلذا كان أميّر المؤمنين يدعو الله صباحا ومساءا أن ينقله إلى جواره ليستريح من هذا الشعب الذي أفسده معاوية.

📥 هناك قراءة ربما تكون امتداداً من الرسول الأعظم (ص) لقتال المارقين والقاسطين للإمام

# عندما أُختار ـ الإمام (ع) ـ هذه البقعة (العراق) فَمِي خُلِكَ الْعُصَرِ، إِنَّهَا كَانْتُ مَرْكُزًا مَهُمَا لَلْجِيشُ الْإِسلامَمِي.

بطرحكم الذي تفضلتم به في أن الإمام على (ع) قد وضع منهاجا فكريا وعمليا وأداءً من أرقى ما وصلت إليه الإنسانية، وذلك لأنه مرتبط بالإله، هل يمكن أن نؤسس لواقع ننطلق فيه ولو نظريا لواقعنا المأساوي، وكيف بنا أن ننطلق من النظرية إلى الواقع العملي؟

ج: نحتاج إلى عوامل كبيرة منها المدارس والتربية البيتية واستخدام الفضائيات لنشر مُثل الإمام ومناهجه في عالم التربية والسياسة

🧥 التأريخ كتب بشكل أعوج، وظلم أميّر المؤمنين (ع)، وهناك محاولات لتصحيح هذا المسار، هل تصفون هذه المحاولات لإبراز الواقع التأريخي الحقيقي جيدة أم خجولة بحق الإمام عليّ (ع)؟

ج: إنها خجولة هزيلة:

وهذا على والأهازيج باسمه

تشق الفضا النائي فهاتوا معاويا أعيدوا ابن هند إن وجدتم رفاته

رفاتا وإلا فانشروها مخازيا فهذي بواد تضج وهذه... حواضره بالظلم عادت بواديا

إلى أن يقول:

أبا حسن إن ربعوا فيك دستهم فيوشك أن يمسى كما شئت خاويا

الإسلاميّة إلى العراق، أو لنقل أن ثمة علاقة بين العراق والإمام عليّ (ع)، وهكذا صار العراق مركز أشعاع فكرى وحضاري لباقي أئمة أهل البيت (ع)، ما هو السرفي ذلك، رغم أن الإمام (ع) قد عرضت عليه العديد من الأمصار لكي تكون مستقرا له وموضعا للخلافة الإسلامية؟

ج: العراق العظيم كان مأوى لقلب المؤمنين وكان مركزا لشيعة أهل البيت (ع)، والعراق وردت فيه أحاديث كثيرة من أهل البيت (ع) تدلل على سمو هذه البقعة المباركة وفي هذه البقعة كان شيعة أهل البيت (ع) ومنها امتدت رسالة أهل البيت (ع) إلى أنحاء العالم العربي والإسلامي، فالإمام عندما أختار هذه البقعة في ذلك العصر، إنما كانت مركزا مهما للجيش الإسلامي، وسميت الكوفة (كوفة الجند)، نعم لأن الجند الإسلامي كان متمركزا في هذه البقعة، وكان عمر بن الخطاب يستمد في بعوثاته العسكرية الجيش من الكوفة، وسميت كوفة الجند، وضم هذا البلد الآلاف من المجاهدين وأحصيت في بعضها أن ما يقرب على (٢٠٠) ألف جندي مسلح، فكانت في هذه البقعة مركزا إلى القوة والحصانة إلى بقية المناطق الإسلامية، فلذلك أختار الإمام أميّر المؤمنين للعراق موطنا له.

أن يقوم بها أن بعض الحروب التي أراد أن يقوم بها

على (ع)، فنجد أن الإمام على (ع) قد أوقف الفتوحات ومن جانب آخر بدأ بالإصلاح في حروب أمثال (الجمل والصفين والنهروان..) ما هي قراءتكم لهذه المواقف؟

ج: لما بويع الإمام أميّر المؤمنين (ع) أيقنت القبائل والأحزاب القرشية التي كانت امتدادا لأبي سفيان إن جميع مصائر الحياة قد باءت بالفشل والخسران، وإن الإمام سوف يصادر جميع ما نهبوه من أموال المسلمين، فلذلك تجمهروا بقيادة معاوية بن أبيّ سفيان (الصحابي الجليل؛) كما يقولون! إلى محاربة الإمام أميّر المؤمنين (ع) وفعلا لم يجد الإمام (ع) بعدما ألمّت به من الأحداث الجسام ملجاً يلجاً إليه إلا الدعاء إلى الله في أن يوصله إلى جواره، ومن المؤكد أن الإمام الحسن (ع) لما بويع بالخلافة أنظم إليه ذلك الجيش المهزوم الذى لآ أرادة له ولا واقعية له، وقد كتب معظم القادة إلى معاوية أن يسلموا الإمام الحسن (ع) إليه أسيرا أو أن يأتوه برأسه إليه! كل هذه الأحداث كانت ناجمة من السياسة الأموية التي أفسدت الشعب العراقي، وأفسدت الأمّة الإسلامية، ولا تزال آثارها السيئة وبصماتها موجودة حتى يومنا هذا في كثير من أنحاء العالم العربي والإسلامي.





# أُخلاق الإمام علي إلي في الحرب

ولد في أحضان الإسلام وخرج من رحم الإيمان وتربى في حجر سيد الأنام؛ فماذا بعد ذلك يا أهل النهى وأصحاب الكلام..؟

الكل يعلم أن الحرب خديعة ومكر، وكر وفر، ولها ضوابط وقيود وفيها فنون وحدود ومبادئ وانحراف إما عالية سامية أو هابطة دانية، فهي ذات أخلاق كما يحلو لبعضهم تسميتها، فإنك ترى إذا تصفحت مسالك التاريخ أن الهبوط الأخلاقي في الحرب قد برز في فترة ما قبل بزوغ شمس الإسلام، إذ كانت الأخلاق العدوانية المستقاة من العرف الجاهلي حيث يستخدمون في حروبهم كل السبل من أجل الوصول إلى الأهداف التي خاضوا الحرب من أجلها فالمكر والخديعة والتضليل والقتل للأبرياء والسلب للأموال والأعراض ثم يسمون ذلك

لقد جاء الإسلام بالمبادئ السامية التي وضعها قانونا للحرب فلا قتل لمدبر ولأسبي للنساء والأطفال ولا سرقة أموال ولا قطع أشجار... ولا ولا، ثم المحافظة على الصلوات في سوح القتال والتفاني والإيثار والشفقة والرحمة، فكان الالتزام وكانت العفة طوال حياة الرسول الأعظم (ص) وأمير المؤمنين (ع) لحروبهما.

حتى ظهرت فئات صورت أسوأ وجه للحرب وكان أبرز هذه الفئات هم الناكثون بقيادة طلحة والزبير والقاسطون، يتقدمهم معاوية وعمرو بن العاص والمارقون وهم الخوارج وأتباعهم.

وحين تطالع في كتب السيرة، سيرة تلك المعارك تأخذك رهبة مضنية، إذ تجد نفسك أمام معركة تشبه فخضراوتها وجبروتها معارك

حروبنا الحديثة، وإن تخلف عنها نوع السلاح وظروف القتال..

هكذا كانت الحروب ولا بد من زعيم يحمل أخلاق الإسلام ويجسد دروس الرسول الأكرم (ص) تجاه أصحابه في منهاج الحرب وأصولها وأنت إذا فتشت الصحابة وأحصيتهم لم تجد لهذه المهمة وهذا المقام غير سيف الله المسلول على بن أبيّ طالب (ع) كما أشار لذلك الرسول الأكرم (ص) في حواره إلى السماك عن عجيج جبرائيل حين نادى (لا سيف إلا ذو الفقار، ولا فتى إلا علي)، وكيفما كان فأن أخلاق أميّر المؤمنين في الحرب كانت متساوقة مع أخلاق النبي (ص)؛ ولا غرابة في ذلك فقد تغذى أميّر المؤمنين (ع) الأخلاق الاجتماعية وأخلاق الحرب من النبي منذ كان صغيرا حيث كان (ص) يلقنه دروس الأدب ويفرغها في وعاء قلبه، (ووضعنى في حجره وأنا ولد، يضمني إلى صدره، ویکنفی فی فراشه، ویمسنی جسده، ويشمني عرفه، يرفع لي في كل يوم من أخلاقه علما، ويأمرني بالإقتداء به).

قدم رسول الله المدينة يوم الاثنين الموافق الثاني عشر من ربيع الأول وبعد سبعة أشهر من استقراره بدأت الغزوات الإسلامية حيث عقد النبي (ص) أول لواء لحمزة بن عبد المطلب في شهر رمضان.

وبلغت مغازى النبى (ص) والتى أشترك فيها بنفسه سبعا وعشرين غزوة، أما سراياه التي ولي فيها القيادة غيره، فكانت سبعا وأربعين سرية.

وكان نصيب الإمام عليّ في تلك الغزوات

# العلامة الشيخ علمي حسان شويلية



والسرايا الأوفر من بين المسلمين وشهد المشاهد كلها عدا تبوك، وكانت أول غزوة للإمام عليّ حمل فيها راية رسول الله (ص) هي غزوة ودّان وآخر غزوة له كانت غزوة اليمن.

وقد التزم الإمام على (ع) بالأخلاق الإسلاميّة التي أوصى بها الرسول (ص) أثناء دخوله المدينة ومساهمته في تلك المغازى واليك عرضاً للأخلاق العلوية الحيدرية:

# أخلاق الإمام (ع) في معركة بدر

بعد أن حصلت عدّة غزوات صغيرة قبل معركة بدر مثل، غزوة الأبواء، وبواط، والنخلة في الفترة الواقعة بين الأشهر الأولى إلى شهر رمضان من السنة الثانية للهجرة حيث حصلت معرکة بدر الکبری في (۱۷رمضان۲هـ) بعد أن سعى المسلمون لقطع الإمدادات التجارية لقريش والتعرض لقافلتهم التي خلصت من أيدى المسلمين مما دعاهم إلى إعداد جيش





قوامه ثلاثة أضعاف عدد المسلمين، وكان لأمير المؤمنين عليّ بن أبيّ طالب في هذه المعركة صفات أخلاقية تميز بها عن ناظريه لتفرده بها وهي:

#### الصدق والأمانة:

من مهمات الحرب الضرورية التي تعتبر المسمار الأول في نعش العدو ومن متطلبات الحرب الأساسية أن تفرض وجود معلومات مؤكدة عن العدد تساعد المسلمين في حروبهم التعرف على ما يضمرونه من أساليب حربية وكذلك معرفة إعدادات العدو وعددهم لأخذ الاحتياطات اللازمة والتدابير المطلوبة، وقد أعد الرسول الأعظم (ص) لهذه المهمة عدداً من الأصحاب يتقدمهم الإمام على (ع) وذلك بعد أن توجه من المدينة ورحل من موضعي الدبه والحنان، حيث نزل قريباً من بدر. (منطقة تبعد عن المدينة المنورة ١٥٥كم، وعن ساحل البحر الأحمر ٤٥كم، وعن مكة ٣١٠كم، ويقال أن بدراً بئر حفره رجل يدعى بدر فسمّى باسمه) . بعث الإمام على (ع) والزبير بن العوام وسعد بن أبيّ وقاص في نفر من أصحابه إلى بدر يلتمسون له الخبر، قال ابن إسحاق: (حدثني يزيد عن رومان عن عروه بن الزبير: فأصابوا رواية لقريش فيها أسلم غلام بن الحجاج وعريض أبو يسار غلام بنى العاص بن سعد، فأتوا بهما رسول الله وهو يصلى).

وهذا الاختيار لم يكن عفوياً أو عادياً بل كان مبنياً على معايير أخلاقية ولعل أهم هذه

المعايير الصدق والوفاء، وقد كان الإمام علي (ع) قد استفاد من تجربة الحرب مع النبي (ص) فأوصى في عهده إلى مالك الأشتر بذلك (وابعث العيون من أهل الصدق والوفاء عليهم). ومع فقدان الصفتين ربما ينتهى الأمر إلى

ومع فقدان الصفتين ريما ينتهي الأمر إلى عدم إتمام المأمورية الموكلة على الوجه المطلوب.

بدأ المسير من نقب المدينة والعقيق وانتهاء بالدبة وبدر، وكانت المراحل التي قطعها الرسول الأكرم في خط جغرافي يحتوي على أثنى عشر موضعاً والمؤرخون بين مقلل ومكثر من المراحل فقد حصر المواقع بعض من المؤمنين قائلاً: (إن المواضع التي قطعها المسلمون في طريقهم إلى بدر هي: نقب المدينة، العقيق، ذي الحليفة، أولات الجيش، تربان، كربان، غميس الحمام، صخيرات اليمام، السيالة، فج الروحاء، شنوكة، عرق الطيبة، الدبة).

ونظراً للإمكانات المتواضعة في حوزة المسلمين فقد كان يتناوب كل ثلاثة نفر على بعير والشيء الملفت للنظر في هذا المسير هو إيثار الإمام على (ع) ومؤثر في أن يكون الرسول الأكرم (ص) هو الراكب وهما يمشيان عنه، وذلك الغاية في الإيثار، حيث أنهما يطويان سيراً طويلاً ويحتاجان إلى الراحة إلا أن الرسول الأعظم صاحب الخلق العظيم، كان على تواضع كبير ورغبة في كسب الأجر أجاب بمنتهى اللطف فقال: (ما أنتما بأقوى مني ولا أنا بأغنى عن الأجر منكما).

والجدير بالذكر أن هذا الطلب إلى الرسول منهما لا يأتي إذا لم يكن هناك روح أخلاقية عالية سامية سابحة في فضاء المودّة والمحبة تنسي التعب عندما يكون في سبيل الله، كما أنه في مرافقة الإمام عليّ (ع) دون غيره من الصحابة سوى موثر صاحب الجمل تشير إلى العلاقة الحميمة والأخوة الصادقة بينهما، فالإيثار عند عليّ بن أبيّ طالب صفة ثابتة جُبل عليها منذ المراحل الأولى للحرب.

#### الشجاعة والبأس

ي يوم الجمعة صبيحة السابع عشر من رمضان من السنة الثانية للهجرة أخذ المسلمون مواقعهم ورتبوا صفوفهم وقريش بطواغيتها اتخذت مكانها من الحرب في منطقة بدر، وكان العدد الفعلي للمسلمين يوم بدر موزعاً على طائفتي المهاجرين وعددهم سبعة وسبعين رجلاً، والأنصار وكان عددهم مائتي وستة وثلاثين رجلاً، ودفعت الراية لأشجعهم، عن ابن عباس قال: (دفع رسول الله (ص) الراية يوم بدر إلى علي وهو ابن عشرين).

لقد أثبت عليّ بن أبيّ طالب شجاعته وبأسه في الحرب فكانت حصته الكبرى في القضاء على المشركين منذ اللحظات الأولى للمعركة بعد أن دعا عتبة بن ربيعة للمبارزة فخرج، وخرج عليّ وحمزة وعبيده لمبارزة من خرج من المشركين، وكان عتبة أول قتيل منهم بسيف عليّ (ع) وما أن بدأ الهجوم العام واصطكت السيوف بين الفئتين، حتى بدأ الإمام علىّ (ع) يحصد بين الفئتين، حتى بدأ الإمام علىّ (ع) يحصد





الرؤوس بسيفه الذي لا يخطئ موضع القتل، يضرب لا يمهل الغريم أن يتقيه وليس هذا فحسب بل يستشف من سير العمليات أن الإمام على قد عجنت التقوى في سويداء قلبه والتقت حماسة الشباب فكان خليقاً في (أنه قتل سبعة وعشرين مبارزا).

قال زيد بن وهب: قال أميّر المؤمنين (ع) وذكر حديث بدر: (قتلنا من المشركين سبعين وأسرنا سبعين)، وقد ذكر الإمام (ع) بصورة إجمالية صولته في قتل (جحاجحة قريش في ذلك اليوم سوى من أسرت وكان منى أكثر من كان من أصحابي).

وقد شهد بشجاعته (المرزباني في كتابه أشعار الملوك والخلفاء: إن علياً أشجع العرب، حمل يوم بدر وزعزع الكتيبة، وهو يقول:

لن يأكلوا التمر بظهر مكة

من بعدها حتى تكون الركة ويضاف إلى ذلك أن الأمّة أجمعت (على أن السابقين إلى الجهاد وهم البدريون، وأن خير البدريين على).

يتضح مما سلف أن الإمام على بن أبيّ طالب قرين الشجاعة والبأس ويؤيد ذلك قدرته وشدته على أعدائه في مشاهده كلها:

أنظروا جلال شبابه..

أنظروا نضرة إهابه..

أنظروا إناته وحلمه.. حُدته، وبره.. تواضعه وتقاه.

أنظرا شجاعته التي لا تعرف الخوف... وجوده الذي لا يخاف الفقر..

أنظروا طهره وعفته..

أنظروا صدقه وأمانته..

أنظروا في كل واقعة من روائع الحسن، والفضيلة، والعظمة، ثم لا تعجبوا فأنتم أمام أشبه الناس بالرسول الأعظم خلقا وشجاعة وبأسا وحنانا وشوقا..

أنتم أمام من كناه رسول الله بـ(أبي

#### الصمت والهدوء

لقد كان عمر الإمام في معركة بدر لم يذرف على العشرين ربيعا، ومن خلال التتبع والاستقصاء لعصر البعثة النبوية الشريفة، يلاحظ صفة بارزة توازى إلى حدّ صورة البطولة التي يجسدها الإمام (ع) وتلك الصفة هي الصمت الذي يطبق على صوته الهدوء الذي يحيط بنفسه والذى يضفى على شجاعته هيبة تخلع منها القلوب فالذي يناجز على (ع) يرى سيفأ سريعا كالبرق الخاطف مفلقا للهامة

ويبصر هدوءا كبيرا كأنه الموت الذي يخرس الألسن، أنه الهدوء الملائكي سوى تلك التي قال فيها لعمه حمزة بن عبد المطلب عندما أحتضن شيبة: (يا عم طأطئ رأسك وكان حمزة أطول من شيبة، فأدخل حمزة رأسه في صدره فضربه على فطرح نصفه).

إن علياً قد وعى التجربة وأخذ يلقنها ويلقيها على مسامع جيشه في أن يتمتعوا بالصمت ويرسموا على خطواتهم الوقار: (وأميتوا الأصوات، فأنه أطرد للفشل).

#### الجد والنجدة

ما أن بدأت معركة بدر حتى رأى الجمعان جدّ على (ع) ونجدته الأولى لحمزة على شيبة فقتله ونجدته الثانية مع حمزة على عتبة بن ربيعه فدفعه عنه، ونجدته الثالثة أن احتملاً عبيدة فحازاه إلى الصف.

وهكذا أستمر الإمام على (ع) بجده يجندل الأبطال حيث (بارز العاص بن سعيد بن العاص، بعد أن حجم عنه من سواه، فلم يلبث أن قتله، وبرز إليه حنظلة بن أبيّ سفيان فقتله، وبرز إليه بعده طعيمة بن عدى فقتله، وقتل بعده نوفل بن خويلد ـ وكان من شياطين قريش ـ ولم يزل (ع) يقتل واحداً بعد واحد حتى أتى على شطره المقتولين منهم وكانوا سبعين قتيلاً).

ولعلك تسأل أين الجد عند الإمام على تحت غمار هذه الحروب؟ وأنا أجيبك بسؤال أين الفتور والضعف عند الإمام على (ع) في معركة بدر أو غيرها..؟

أن روح النجدة تتأتى عندما يحيي المرء من نفسه الثبات ورباطة الجأش والإمام علي (ع) يريد من أتباعه أن يهبوا لنجدة أخوانهم الذين ولجهم الفشل إذا رأوا في البين من هام حوله الضعف فيذبوا عنه، كما يذبون عن أنفسهم، يقول (ع): (وأيَّ امرئ منكم أحس من نفسه رباطة جأش عند اللقاء وراء من أجد من أخوانه فشلاً فليذب عن أخيه بفضل نجدته التي فضل بها عليه كما يذوب عنه نفسه).

لقد عهد الناس نجدة أميّر المؤمنين في الحرب سواء في هذه المعركة أو المعارك الأخرى، ولنقرأ هذا المحاورة بين سعيد بن عمرو وعبد الله بن عياش، قال سعيد بن عمرو بن العاص: قلت لعبد الله بن عياش بن أبيّ ربيعة: يا عم لو كان صَفوا الناس إلى عليّ: فقال يا أبن أخي أن علياً كان له ما شئت من ضرس قاطع في العلم وكان له البسطة في العشيرة.. والنجدة في الحرب..).

أيّ حظ من الهدى ناله هذا الإمام..؟ أيُّ معلم كان رسول الله..؟ أيُّ نور نافذ كان كتاب الله..؟

وأيُّ مدرسة ملهمة ومعلمة كان الإسلام..؟ ولكن هل تستطيع الأرض أن تحمل فوق ظهرها عدداً كثيراً من هذا الطراز..؟

## استجابة دعوة النبي (ص) على يد عليٌ (ع)

رؤوس الشياطين الكبيرة حضرت معركة بدر من جانب المشركين أمثال: (أمية بن خلف، عمرو بن هشام الملقب بأبي جهل، ونوفل بن خويلد.. وغيرهم من عتاة الكفر والعناد)، وقد عرف الرسول الأعظم بحضور نوفل بن خويلد بدراً، فرفع يديه إلى السماء وقال: (اللهم أكفني نوفلا، فلما انكشفت قريش رآه عليّ بن أبيّ طالب، فصمد له ثم ضربه بالسيف فنشب في جحفته فأنتزعه منها، ثم ضرب به ساقه . وكان درعه مشمر ـ فقطعه ثم أجهز عليه فقتله، فلما عاد إلى النبي سمعه يقول: (من له علم بنوفل؟ فقال له: أنا قتلته يا رسول الله، فكبر النبي (ص) وقال: الحمد لله الذي أجاب دعوتي

ومن حكمة القدر أن يُقتل هذا العتل الزنيم على يد هذا البطل الكريم، وأن يقتل على ثلاثة ضربات موجعات تتناسب وما كان يلاقيه الرسول (ص) والمسلمون منه، وعلى ذلك جرت سنة القضاء في أعداء الله.

كان على بن أبيّ طالب شديد الولاء والحب لله، ولرسوله، ولدينه..

وكان هذا الولاء مستغرق حياته وحسَّه

في مواطن التضحية والموت، يجيء دوماً

وفي مواطن الغنيمة والأخذ، يبحث عنه أصحابه في جهد مشقة حتى يجدوه...! وهو دائما:

عابد ـ تستغرقه العبادة..

بطل. تستغرقه البطولة..

جواد . يستغرقه الجود ..

أمين ـ تستغرقه الأمانة..

مؤمن قوى، نذر حياته لقضية الإيمان: ولقد عُرف له هذا كله بين أصحاب الرسول..

فقد كانت بصيرته المجلوة المضاءة تهتدى إلى مواطن الخير واليقين من غير بحث أو عناء. وقبل الختام تحيتنا لهم: سلام..

سلام، أزجيناه - خاشعين عند البدء... ونزجيه خاشعين عند الختام..

# تأثير شخصية الإمام علمي على الله

# في بناء شخصية الفرد و المجتهم

استطلاع: عمار الطريحمي

حين يقف المرء على محيط بعيد الشواطئ، عالى الموج يتردد كثيرا قبل أن يخوض غماره؟ فحين يريد الخوض في هذا البحر اللجى من خلال ما قدمه من علم ومعرفة وازدهار وتضحية للإنسانية بتناول جوانب الخيرفي تلك الشخصية التي عرفها التاريخ.

المرء يحار من أين يبدأ حين يستذكر الشخصية التي جمعت كل الصفات الحميدة من معانى الخير والعلم والمعرفة والقوة والإيثار والعدل الإلهي...، تلك هي شخصية الإمام عليّ بن أبيّ طالب(ع).

لم تعرف الإنسانية في تاريخها الطويل رجلا بعد الرسول الأكرم (ص) أفضل من الإمام علي، ولم يسجّل لأحد من الخلق بعد النبي (ص) من الفضائل والمناقب والخصال الطيبة، ما سجّل لعلى بن أبيّ طالب، وكيف تحصى مناقب رجل كانت ضربته لعمرو بن عبد ودّ العامري يوم الخندق تُعدُل عبادة الثقلين، وكيف تعد فضائل رجل أسرّ أولياؤه مناقبه خوفا، وكتمها أعداؤه حقدا، ومع ذلك شاع منها ما ملاً القلوب حبا وإقتداءً، وهو الذي لو اجتمع الناس على حبه كما قال الرسول (ص)، لما خلق الله النار.

مجلة نقطة تستطلع آراء بعض المثقفين عما تعلموا من مواقف الإمام علي (ع) وهل كان لها . هذه المواقف. من التأثير في حياتهم ؟



الشيخ جميل البصري العمر (٤١) سنة، طالب بحث خارجي وأستاذ في الحوزة العلمية

تعلمت من الإمام عليّ (ع) الصبر في الملمات فقد كنتِ اشعر بفداحة أن يفقد الإنسان توازنه خصوصا في أيام النظام السابق فقد كنا نعيش حالة من الضيق بسبب الالتزام بالخط الصحيح والأصيل للإسلام وكان الإمام عليّ (ع) هو المثل الأعلى لي في كل التحركات خاصة تلك الأيام التي كنا نفتقد فيها كل مقومات المواطنة ونعامل على أننا مواطنون من الدرجة الثانية لمجرد إننا نسير على الطريق الذي سار عليه على (ع) وقد ورد في الروايات أن من أحب محمدا وال محمّد فليستعد بلبس رداء خاص بالبلاء

لان البلاء لن يفارقه.

أما القول الذي اردده دائما فهو قوله (ع) (اطلبوا الحاجات بعلو الأنفس فإن على الله قضاؤها).



أما الشيخ إحسان الفضلي (٤١) سنة، طالب سطوح عالية وعضو في الهيئة العلمية لمشروع النجف عاصمة الثقافة الإسلامية فقد بين جملة من القضايا التي استوقفته خلال حياته فقال: السؤال صعب جدا لأنه يتطلب تحديدا دقيقا لموارد الاستفادة في الواقع العملي من عطاء أميّر المؤمنين وقائد الغر المحجلين الإمام عليّ بن أبيّ طالب في حين أن الواقع العملي يستضيء بهذا العطاء الثر، ومن هنا استطيع القول أنني على سبيل العرض لا التفصيل لبعض النماذج سأحاول أن اذكر موارد من هذه الاستضاءة منها حينما تأملت كثيرا في حديث الإمام (ع): آلة الرياسة سعة الصدر.. وأدركت أن تحمل المسؤولية

والتصدي لأي موقع مهما كان صغيرا أو كبيرا لابد له من ضابط محدد يستطيع من خلاله أن يؤدي متطلبات هذه المسؤولية وان هذا الحد الفاصل هو سعة الصدر وهو المعيار الذي يجب أن نضعه أمامنا سواء في عملية اختيار المسؤول أو في عملية تقييمه. كما أن هذا الضابط يسرى حتى على الوالد في المنزل والذي هو مسؤول وسعة الصدر لديه هي الأداة التي يستطيع من خلالها أن يؤدي واجبه بأفضل صورة

كما تعلمت من أميّر المؤمنين (ع) ضرورة أن يعد الإنسان نفسه لأسوء الظروف حتى يصل إلى درجة متقدمة في هذا الإعداد وعلى مختلف المجالات وأن لا يغفل هذا الجانب عندما تتوفر وسائل العيش الرغيد.

كما تعلمت أن القضايا المبدئية عدا كونها خطوطا حمراء بل هي بحد ذاتها مصدر مهم للطاقة في الوقوف بحزم أمام محاولات المساس بها.

كما تعلمت أن الكفاءة العلمية المستندة إلى



العقيدة المتينة هي المعيار الحقيقي في التقدم وبهما نستطيع أن نخدم هذه الرسالة السماوية.



ويرى الشيخ ثائر البغدادي (٥٣)سنة، طالب مقدمات مسؤول شعبة الترجمة في الهيئة العلمية أن حب الإمام (ع) للأيتام رغم توليه إدارة الدولة وتواضعه مع الرعية دليل على عظمته فيقول البغدادي: تعلمنا من الإمام عليّ (ع) تواضعه، وحبه للأيتام، ومساعدتهم حيث استمرت هذه الصفات حتى بعد توليه الخلافة لم يمنعه السلطان أو الجاه من أن يفترش الأرض ويجلس على التراب أمام



الأيتام ويسيل الدمع من عينه. كان يستمد حمايته من الله والشعب لم يكن عنده حراس خاصين ويمشى في الأسواق كأى احد من الرعية ويلبس لباس الفقراء وليس لباس الأمراء وهو أميّر المؤمنين ووصي خاتم الأنبياء ترك لنا سفرا عظيما فيه من الوصايا والحكم العظيمة حيث لم يترك لنا أي صحابي مثل هذا الأثر... فقد روي عنه (ع) أنَّه تسائل قائلاً:- أأبيتَ مبَطانا وَحَوْلي بُطونٌ غُرُثَى وَأَكْبَادٌ.

التعمق بمعرفة الله تحصن الإنسان وتقويه أمام مغريات الدنيا فقال:تعلمت من إمام المتقين ضرورة التعرف والتعمق بمعرفة الله وتفهم أسباب وحدانيته وتركيز الأيمان تركيزا يجعل أبا الحسنين مطمئنا لو أن الحجاب ينكشف له لما ازداد يقينا وانه عبد الله لا طمعا بجنته ولا خوف من ناره وإنما بسبب يتعلق بمبدأ

وتعلمت منه أن الدنيا بكل مغرياتها لا تكفى لإغرائه فصاح بها صيحة زاجر ناهر (غرّي غيري) ووجد دين الناس لا تساوي شسع نعل لقنبر.

وتعلمت منه عمق نظراته المتفهمة لطبيعة الإنسان وإدراكه للتنوع الإنساني الذي لا يميز أحدا على أحد لأن أكرمهم عند الله أتقاهم فقال لواليه بمصر الناس إما شبيه لك بالخلق أو أخ لك بالدين فلم يسمح بأي امتياز، وتعلمت منه ثقته الهائلة بالحق الذي تتفاءل أمامه كل الأشياء فلا خوف ولا تردد في منازلة أي بطل مشرك وأي شجاع من الكفار فهزم عمر بن ود العامري وخلع باب خيبر ونام في فراش النبي وصاح عند فلق رأسه بسيف الضال المنافق عبد الرحمن بن ملجم (فزت ورب الكعبة) وهو وليد الكعبة ولم يحدث التاريخ بصائح صيحة فوز لحظة اغتياله ولقد وزع مال الناس بين الناس بالحق ولم يأخذ لبيته شيئا.

إن عليّ بن أبيّ طالب نموذج إنساني جدير بالدراسة فلقد انتحبت الكاتبة المصرية بنت الشاطئ نحيب المذهولين عند رؤيتها بيت الإمام على في الكوفة ومدى بساطته قياسا بالقصر الأموى بدمشق.

وعلي يكفيه من الرفعة والعلو انه ترك الدنيا لمن صاحوا بتراثه نهبا وأنه لم يجد لعقيل أخيه حقا في بيت المال أكثر مما استحق فاعتذر له بجمرة من النار كتحذير من نار جهنم التي تترتب كاستحقاقات للآخرين أكثر من استحقاقاتهم.

> سلالته الشهادة فهي إرث \* للذبوح له ولد ذبيح ببابه آدم يبكي ونوح ٠٠٠ وهود مثل صالح إذ ينوح تجئ الناس أحياءً وموتى \* ببابوت لديه وتستريح



ويصف كاظم ستار البياتي (٦٠) سنة، دبلوم معهد إعداد المعلمين متقاعد يصف الإمام عليّ (ع) بمدرسة واسعة الآفاق مترامية الأطراف وان رسالته ونفحاته (ع) ظلت تتواصل مع حقب التاريخ فقال: الإمام على (ع) مدرسة واسعة الآفاق مترامية الأطراف، ينهل من معينها الثر القاصي والداني، المسلم وغير المسلم، الإمام عليّ بحق خلاصة نادرة للتجربة البشرية الطويلة الأمد، ومنذ فجر التاريخ، عرف المجتمع البشري رموزا

وقادة كبار لأدوار رسالتهم لمراحل معينة ثم جاء من بعدهم من أكمل الرسالة وترك أثرا من عطائه الإنساني، أما أذا نظرنا إلى الإمام على (ع) فنجد أن رسالته الإنسانية ونفحاته الإيمانية ظلت تتواصل مع حقب التاريخ لتشكل مشعلا للهداية

غريبا عندما نراه يقول- أن الله فرض في أموال الأغنياء ما يكفي الفقراء، فما جاع فقير إلا بما متع به غني والله تعالى سائلهم عن ذلك فلا دين لمن لا مروءة له- هذه العبارات النورانية تشكل منهج عمل لأداء مفردات الصراع الاجتماعي في الله عنها عنه المام ال كل العصور على ما أعتقد، وهي تكاد أن تكون برنامج عمل للحكومات التي يشكل وهنا يتوقف الكاتب والشاعر سيفي هادي منهج عملها مبادئ الدين الإسلامي الحنيف. المخزومي (٦٥) سنة بكالوريوس إدارة أعمال القاهرة، لقد تأثرت بهذه النفحات الصادقة العطرة في مرحلة الشباب وكنت من الذين

حيدر عبد الجبار الوائلي (٢٤)سنة طالب

إن هذا التواصل في العطاء الذي أنار الوعى في مشارق الأرض ومغاربها هو

ذلك المعين الذي اغترفت منه الإنسانية مكارم الأخلاق ولا تزال - وهذا ليس

يجلون هذا الرمز العظيم ولا أزال أردد مقولته المشهورة (كفي بحسن الخلق نعيما).

دراسات عليا يبين لنا أن التقوى كانت أصلا في كل تصرفاته وملامحها بارزة عليها مع نفسه وأهله ورعيته فقال: يعلمنا أمير المؤمنين (ع) معنى التقوى التي طغت على الكثير من تصرفاته وكانت ملامحها بارزة عليها مع نفسه وأهله ورعيته، وفيما نرى عند اغلب الناس ارتداد صدى الخوف في النفس تارة، وقسم من أقسام الانهزام من مجابهة الحياة والإنسانية تارة أخرى، وهوسا ثم

توارثه ثم دعمه بهوس مهرجا استمد رونقة من تقديس الناس والمجتمعات لكل ما هو موروث في اغلب الأوقات.

أما عند الإمام علي (ع) نرى للتقوى معنى آخر، يستمده قواه بصلته بالسماء، فهو مصداقا للجهاد في سبيل الخير وما يربط الأحياء بكل صلاح وهي على كل حال نوع من روح التمرد والثورة والانتفاضة على الفساد والذي حاربه الإمام (ع) من كل حدب وصوب ويريد منا إن نعي الواقع ونفهمه من اجل تغيره ومحاربة الفساد المستشري في البلاد والذي لزم عنه النفاق ورح الاستقلال والاقتتال من اجل المنافع

قال(ع): (إن قوما عبدوا الله رغبة فتلك عبادة التجار، وان قوما عبدوا الله رهبة فتلك عبادة العبيد، وإن قوما عبدوا الله شكراً فتلك عبادة الأحرار).



ونورا للإيمان.

أمّا طالب الماجستير في العلوم الإسلاميّة اسعد عبد الرزاق فرج الله (٢٤) سنة فقد عد مواقف الإمام بين الصلابة والقوة من جانب واللين في مواقف أخرى التوازن المطلوب في تعامل الأفراد مع بعضها البعض والتي تنتج توازنا في الشخصية فقال: ذا أردنا أن نجيب على الشق الأوّل من السؤال فان الإمام على (ع) بما يملك من شخصية إنسانية شاملة يصعب أن يلاحظ من زاوية خاصة، ونظرة خاصة، فكل حياته

دروس، أما كيف تأثرت به فالنسبة ألى قد ألهمني توازنه الشخصي عندما يلين في مواقف اللين مع الأيتام مثلا، وحينما يجلد ويصلب في سوح الحروب والجهاد...، إضافة إلى تواضعه للفقراء ورفعته أمام الطغاة.

ومما ورد عنه أنه (ع) قال: (مَنْ أُصُلِّحُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ اللَّهِ أَصُلَحَ اللَّهُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّاس وَمَنْ أَصْلَحَ أُمْرَ آخرته أَصْلَحَ الله لهُ أَمْرَ دُنْيَاهُ وَمَنْ كَانَ لَهُ من نَفسه وَاعظُ كَانَ عَلَيْه منَ الله حَافظ).

وكذلك ورد عنه(ع): (أُوَّلُ عِوضِ الْحَلِيم مِنْ حِلْمِهِ أَنَّ النَّاسَ أُنْصَارُهُ عَلَى الجاهل).





لم نرفي التاريخ أية إشارة لقيام إمبراطورية في شبه الجزيرة العربية إبان بعثة الرسول "ص"، إذلم تكن هناك أية مقومات لقيام دولة كبيرة بسبب تقسيم هذه الجزيرة إلى إمارات ذات طابع قبلي وعشائري، وفي مكة لم تتمتع سلطة (قریش) بمقومات دولة ذات سیاسة مالیة، ما عدا الرحلات التجارية التي أشار إليها القرآن الكريم وهي (رحلة الشتاء والصيف)، فهي لم تتمتع بنظام مالى واقتصادى تعتمده دولة محددة الأبعاد والأطر، غير أن الذي كان يغذي تلك السياسة هو أموال التجار والموسرين من قريش التي أحلت التناشز، والتغابن الطبقي، فئة الموسرين من التجار أصحاب القوة والأموال، والعبيد العاملين تحت رعاية الأسياد، والقادمين من الأمصار من زائري مكة ممن يحملون معهم تجارتهم، ويأتون سنويا للحج، وزيارة أصنامهم.

وعندما جاءت الرسالة الإسلامية وأسس النبي "ص" دولته، أرسى دعائم نظام مالي محصن، مبنى على ركنين أساسيين هما:

الركن الأول: نظام التكافل الاجتماعي: سن من خلاله قانون موارد على نوعين، منها ما هو غير محدد، تتغير قيمته تبعا للظروف

وتطوع الأفراد واحتياجات المجتمع، ومنها ما هو محدد فقد اعتمد نظام ضرائب مؤيد بالنصوص الإلهية، إذ كانت هذه الضرائب حسب القانون الإسلامي على قسمين:

القسم الأول: ضرائب مقننة، وتتمثل الضرائب المفروضة على الثروات، وهي قد صنفت على أشكال منها:

١. الثروة الحيوانية: وقد فرضت عليها الزكاة وحددت بقانون ثابت.

٢. الثروة النباتية: وقد فرضت عليها ضريبة على نوعين: ضريبة الحبوب والفاكهة والخضر القابلة للخزن، كالقمح والشعير والزبيب، فهذه تجب على مالكها الزكاة بعد بلوغها النصاب. والثانية: الزراعة وما تدر على المزارعين من أرباح، إذ فرض الخمس على تلك الأرباح.

٣. الثروة النقدية: من ذهب وفضة مسكوكين، وقد فرضت الزكاة على مالكيها حسب قانون الشريعة على وفق شروط يجب اكتمالها قبل الزكاة.

٤. الثروة المعدنية: وهي قطع الذهب والفضة، والحديد والنحاس وكل أنواع المعادن الأخرى المتوفرة آنذاك، وقد وجب عليها الخمس

بحسب قانون ثابت.

٥. الثروة البحرية: وهي ما يستخرج من البحار بالغوص، وأوجب فيها الخمس.

٦. ثروة الصناعة: وهي أرباح ذوي الصناعات من ناتج صناعاتهم بعد إخراج رأس المال ويجب فيها الخمس للفائض عن كفاية الشخص وأسرته ويسر حالهم المعيشية.

٧. الثروة التجارية: من أرباح التجارة بعد إخراج رؤوس الأموال منها، إذ يجب على الفائض منها عن حاجة المالك.

٨. الغنائم: وما يحصل عليه المسلمون من الحرب وقد وجب عليه الخمس.

القسم الثاني: ضرائب متفرقة كالجزية وغيرها من الفروض التي فرضت على غير المسلمين ممن لا يدفعون الضرائب السالفة ويعيشون مع المسلمين داخل دولة الإسلام، وهي ضرائب يضمن لهم دفعها الحفاظ على أرواحهم وأموالهم وممتلكاتهم، وتضمن للمسلمين من جانبهم السلام والرعاية، وقد كفل لهم الإسلام في مقابلها عيشهم داخل المجتمع المسلم وحمايتهم من الأضرار والكوارث والحروب كافة والمساواة بينهم وبين المسلمين في الحقوق والواجبات



# الإمام علي (ع) يولي الجيش أهمية خاصة، وله أسلوبه الخاص في العناية بهذه الشريحة من المجتمع

وتطبيق القوانين.

الركن الثاني: التوزيع: وقد وضع الإسلام منهجا قويما لتوزيع هذه الأموال وكفالة حقوق المواطنين مقابل دفعها، فقد سن قانون توزيع هذه الملكية العامة على وفق أطر خاصة ضمنت للجميع حقوقهم ومستحقاتهم، وقد وردت نصوص في القرآن والسنة النبوية المطهرة، منها:

١. سد حاجة الفقراء والمساكين والمعوزين، ويشمل بضمنهم أسر القتلي وشهداء الحروب، قال تعالى (وَفِي أَمُوالهِم حَقَّ للسَّائل وَالمُحَرُّوم) و(لِلْفُقُرَاء الَّذِينَ أَحَصِرُواْ فِي سَبيلِ الله لا يِسْتَطِيعُونَ ضَرِّباً فِي الْأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أُغْنِيَاء مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ لا يَسْيِأْلُونَ النَّاسَ إِلْحَافاً وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ اللَّه بِهِ

٢. أموال تخصص للصرف على الأسرى والغارمين وفي الرقاب، قال تعالى (إنَّمَا الصَّدَقَاتُ للُّفُقَرَاء وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمَوَّلْفَة قَلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغُارِمِينَ..) و(وَيُطعمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّه مسكينا وَيَتيما وَأسيرا).

٣. أموال تصرف لإصلاح الوضع العام للمسلمين سواء الوضع الطبوغرافي والتوزيع السكاني أو البناء والإعمار وفتح الطرق وإصلاحها واستخراج المياه وحفر الآبار وإحياء الأرض الموات.

٤. كما يخصص الإسلام جزءا من المال لدعم الجيش وتجهيزه وصرف المؤن وكفالة أحوال الجند، قال تعالى: (وَأَعدُّوا لَهُم مَّا اسْيَطعْتُم مِّن قَوَّة وَمن رِّبَاط الْخَيْل تُرَهبُونَ به عَدَوٍّ الله وَعَدُوَّكُمَ وَآخُرِينَ مِن دُونِهِمُ لَا تَعُلَّمُونَهُمُ اللهِ يَعْلَمُهُمْ وَمِا تُنْفَقُواْ مِنَ شَيْءَ ۚ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ

٥. ويخصص أموالا لبناء دور العلاج ودور التعليم ودعم التجارة وإصلاح السوق.

## حكومة عليّ (ع) الأنموذج التطبيقي للرسالة الإسلامية:

كانت هذه البوادر هي أسس وضعها الإسلام لقيام نظام مالي متكامل لدولة الإسلام، ولم يكن وقتها أية فتوحات فيما عدا بعض حالات الجلاء التي تمت على أرض اليهود الذين وقفوا موقفا أساؤوا فيه للمسلمين، وفي هذا المورد كان هناك حكم شرعى خاص أوكل حكم التصرف بهذا الملكية إلى الرسول، وقد أطلق على هذا النوع من الملكية "الأنفال"، فقد ورد في تعريف الأنفال قول الإمام الصادق "ع" (الأنفال هي القرى التي خربت وانجلى أهلها..)، وعندما قامت الفتوحات في عهد الخلافة الراشدة دخلت لميزانية الدولة أموال كثيرة، كانت كفيلة بقيام دولة قوية وشعب مرفه ونظام مالى متكامل لكن لم تشهد الخلافة الراشدة تطبيقا حقيقيا لتعاليم الإسلام بشكل كامل ودقيق، إذ برزت اتجاهات جديدة لتوزيع المال في الدولة أبرزها ما جرى في زمن الخليفة الثالث، إذ شهد التاريخ ظهور الاستئثار بالسلطة، والاستيلاء على الملكية العامة من قبل الولاة وحاشية الخليفة من أصحابه وأقربائه، فتم توزيع الملكيات العامة كمقاطعات إلى الأشخاص ومن أبرز هذه المقاطعات، أرض السواد حيث أعطيت لبعض الشبان من أقرباء الخليفة "السواد بستان قريش" والشام التي أعطيت إدارة حكومتها إلى معاوية، والذي استأثر بها فيما بعد، فشرع هؤلاء ببناء الدور واقتطاع الأراضى والضياع، وشراء الغواني والغلمان والخدم، وعاثوا في الأرض فساداً، ولم تبرز أية معالم للنظام الإسلامي الحقيقي، حتى قامت حكومة عليّ "ع"، فإنه قام في أول وهلة باسترداد الأموال التي أخذت من بيت المال ووزعت على وفق المحسوبية وغيرها من القوانين التي سار عليها من سبقه (... والله لو وجدته قد تزوج به النساء، وملك به الإماء

لرددته..). وشهدت الفترة التي تولى فيها عليّ ع" الحكم نوعا جديدا من التقسيمات الطبقية التي كانت تمثل النظرية الإسلاميّة الصحيحة، والشواهد كثيرة فيما يخص ذلك، لكننا نورد أنموذجا واحدا نستلهم منه المضامين القيادية الحقيقية.

في كتاب وجهه علي "ع" إلى عامله في مصر، أشار فيه إلى مجموعة من التقسيمات الطبقية الاجتماعية للمجتمع ومدى تأثيرها في النظام المالي السائد، إذ قسم طبقات المجتمع على وفق المنظومة المالية التي تدور بها عجلة الاقتصاد للدولة وكيفية اعتماد هذه الطبقات بعضها على بعض في السيولة المالية منها:

١) الجيش: وهو حامي البلاد واليد التي تفرض سلطة القانون ويسود بها الأمن، وتستقر بها أحوال البلد التجارية والمالية، فالإمام علي (ع) يولى الجيش أهمية خاصة، وله أسلوبه الخاص في العناية بهذه الشريحة من المجتمع، حيث العناية بالدخل المالي للجند ورعاية أسرهم وتهيئة كل المستلزمات للحرب ولحمايتهم.

٢) (كتَّاب العامة والخاصة) وهم بمنزلة الوزراء والمدراء في دوائر الدولة. فالإمام عليّ (ع) نظرة خاصة تجاه هذه الطبقة إذ إنه يصنفها بالدرجة الثانية لطبقات المجتمع التى لها التأثير المباشر والفاعل في استتباب الأمن الاقتصادي، فبصلاح هذه الشريحة يصلح النظام الإداري للمجتمع وبفساده يختل النظام الاقتصادي في

٣) القضاة: ويرى فالإمام عليّ (ع) أنهم إن صلحوا صلحت أمور العدل بين الناس لذلك يجعلهم بالمرتبة الثالثة فقد خصهم بعناية مالية تكفيهم مؤونتهم ومؤونة أسرهم ثم فرض عليهم العدل بين الناس كواجب شرعي ملقى على عواتقهم فهم ملزمون بإقامته شرعا وعرفا.



٤) كبار موظفى الدولة ممن لديهم السلطة في إدارة أمور الناس.. هؤلاء لا تقل أهميتهم عن أهمية من سبقهم، وقد سماهم الإمام (ع): "عمال الإنصاف والرفق" فهؤلاء أوجب عليهم (ع) الرفق واللين في التعامل مع عامة الناس، ومراعاة أحوالهم وعدم إذلال البسطاء من المجتمع واحترام الحقوق وتأدية الواجبات.

٥) ثم يورد على "ع" بعد هذه الطبقة، أهل الذمة من دافعي الجزية فهو يخصهم برعايته ويعدهم شريحة مهمة داخل المجتمع، فيوجب حمايتهم ورعايتهم ومعاملتهم المعاملة التي تحميهم وتكفل حقوقهم.

٦) التجار وأهل الحرف والصناعات: فهؤلاء هم عصب الحياة وعجلة تقدم البلاد، وعلى يوليهم العناية الفائقة ويوصى بهم عماله وولاته على الأقاليم، ويخصهم ببعض القوانين التي تنظم الشأن العام المالي والإداري فيما يخص الأسواق والتجارة وبالتالي إدارة شؤون الدولة.

٧) (الطبقة السفلى من ذوى الحاجة والمسكنة) كما يسميهم ويصفهم (ع) وهو يدرجهم أسفل اللائحة كأصغر شريحة لها تأثير في إدارة عجلة الاقتصاد، وهو يحميهم على وفق مبدأ الضمان الاجتماعي، ورد عنه (ع) أنه قال: '..وتفقد أمور من لا يصل إليك منهم، ممن تقتحمه العيون وتحقره الرجال ففرغ لأولئك ثقتك من أهل الخشية والتواضع، فليرفع إليك أمورهم، ثم اعمل فيهم بالأعذار إلى الله يوم تلقاه، فإن هؤلاء من بين الرعية أحوج إلى الإنصاف من غيرهم..."

ومن أهم ما برز أيام خلافته (ع) هو السياسة المالية في توزيع الثروة والمساواة بين كل من دخل تحت راية الإسلام وعدم التفريق بينهم في اللون أو العرق أو القرابة النسبية والمكانية، وقد برزت أشكال عديدة لاحترام حقوق الإنسان بكل

أشكالها، وحفظ الكرامة الإنسانية وعدم إذلال الآخرين، ومن أهم المصاديق في هذا الشأن:

أ. استقلالية القضاء والحرص على تطبيق العدالة، فقد برز من أمثلة تطبيق التشريع والقانون على الرعية ما قل نظيره في الحضارات والثقافات الأخرى، والأمثلة لا تعد ولا تحصى، منها وقوفه (ع) وهو القائد والرئيس والخليفة أمام يهودي في دعوى سرقة درع من بيت مال المسلمين وقد كلمه القاضى بقوله "قف أمام خصمك يا أبا الحسن" دون أن يكنيه يا أميّر المؤمنين وطالبه بعد ذلك بالحجة والدليل على ملكية الدرع المسروقة وهو ما لا نجد نظيره في الثقافات والقوانين في دولنا الإسلامية الحديثة، إذ إن كثيرا من المسؤولين يتترسون خلف "حصانة" دبلوماسية أو برلمانية من أجل تطبيق ما يشتهونه من القوانين التي لا تمسهم ولا تطالهم، وهذا هو الفرق، فإن "من أمن العقوبة

ب. صدقة السر التى تكفل للفقراء والمساكين والمعوزين حمايتهم من المهانة والذل ومد يد الحاجة إلى الآخرين وسد حاجاتهم وإيصالهم إلى مرحلة الكفاف، وهي من أبرز ما ظهر أيام عليّ "ع"، وليس هناك حاجة للمثال فالمصاديق كثيرة "صدقة السر تطفئ غضب

ج. احترام الرأي الآخر المعارض، وتمييز المعارضين وتصنيفهم، والتعامل معهم كل وفق دوافعه. وإعطائه الفرصة لمعارضيه لبيان اعتراضاتهم سلميا وبصراحة ودونما خوف. ومهما تمادى المعارضون تبقى حقوقهم محفوظة كجزء لا يتجزأ من الأمّة ما حفظوا من حقوق الناس. وحتى عندما حمل المعارضون السلاح وواجهوه بصرامة وخشونة اكتفى بردعهم وحقن الدماء، والعزوف عن قتالهم بعد رجوعهم

وكفهم عن أذى المسلمين. وقد أوصى (ع) بعدم قتال الخوارج من بعده، وهذه الميزات لم يشهد لها تاريخ الأمم مثيلاً من تاريخ أي معارضة سياسية قبل أن يبلورها الإمام علي "ع" في واقع تعامله مع معارضيه. لقد اعتمد عليّ "ع" أسلوب الإقتاع، فالإقناع أساس الطاعة ولا طاعة من غير فناعة.

د. بلاغته ودقة أحكامه في القضاء والتفاته إلى الأدلة العلمية والفقهية التي لا يلتفت إليها أحد لإثبات براءة البرىء وإدانة الظالم، ومثال ذلك إدعاء المرأة التي أنكرت ولدا لها وكان شابا، أو المرأتين اللتين تشاجرتا على رضيع كل تدعى أنه لها، والرجلين اللذين ادعى كل منهما أن الآخر عبد له.

ه. التواضع وعدم التكبر وعدم استصغار الرعية والتماشي مع الحالة المعيشية لهم وعدم تمييزه نفسه وأهله عنهم، والتشبه بهم في الملبس والمأكل ". أأطمع أن يقال لي أمير المؤمنين وفي الحجاز أو اليمامة من لا طمع له بالقرص ولا عهد له بالشبع؟".

و. عدم استغلال المال العام للمنافع الخاصة، أو خلط المال العام بالخاص، وقصة السراج مع طلحة والزبير خير دليل.

ز. تفقد أحوال الرعية، والتركيز على رعاية حقوق المرأة والطفل والعناية بهما، وحمله للمؤن وتوزيعها على الأرامل والأيتام وجلوسه مع الأسر ومداعبته للأيتام، ومن أبرز القصص التي رويت عنه قصة المرأة - التي كانت تشكو وترى أنه (ع) - دون أن تعرف شخصه . قد ظلمها وأهملها وأيتامها بعد أن قتل زوجها في إحدى حروبه، إذ قام بحمل المؤونة لها ومساعدتها في إدارة شؤون بيتها وإسكات أطفالها ومساعدتها في الخبز وطهى الطعام، وكان يقرّب وجهه من نار التنور ويقول ذق يا على حرارة النار في الدنيا قبل الآخرة.



# نظرية العمل والعمال

# عند أمير الوقونيات اليد



العلامة الدكتور السيد محمَّد بحر العلوم

ما كتبه الإمام على (ع) إلى مالك الأشتر:

((فلا يشغلنك عنهم بطر، فإنك لا تعذر بتضييعك التافه لأحكامك الكثير المهم، فلا تشخص المهم، فلا تشخص المهم، فلا تصعر خدك لهم، وتفقد أمور من لا يصل إليك منهم، ممن تقتحمه العيون، وتحقره الرجال، ففرغ لأولئك ثقتك من أهل الخشية والتواضع، فليرفع إليك أمورهم، ثم اعمل فيهم بالأعذار إلى الله يوم تلقاه، فان هؤلاء من بين الرعية أحوج إلى الله الله المناه المناه المناه المناه المناه المناه الإنصاف من غيرهم)).

هؤلاء العمال والمستضعفين الذى يقصدهم الإمام بالفقرة الخالدة المتقدمة، حيث يوصى عامله مالك الأشتر بهم حين ولاه مصر في خلافته، هم طبقة من الناس لا يريد لهم الاضطرار إلى مسألة الآخرين، لان لهم كرامة، وهم جزء من هذا المجتمع الذي يراد انه يكون مجتمعا حضاريا، فإذا كان المجتمع متخوما بالبطالة والفقراء فهو يدل على التخلف في العملية الإدارية.

إن التوجه الذي ورد في عهد الإمام لمالك الأشتر بخصوص طبقة العمال نستطيع أن ستفيد منه ثلاث نقاط هامة، تتعلق بالاهتمام في هذه الطبقة نشير إليها

أوّلا: تهديد الوالى بالتقصير عن ملاحظة شؤون هذه الطبقة: ((فلا يشغلنك عنهم بطر، فانك لا تعذر بتضييعك التافه لإحكامك الكثير المهم، فلا تشخص همك عنهم..))

ثانياً: توجيه الوالي إلى تفقد شؤون الذين لا يمكنهم الوصول إليه عند حاجتهم، أما حياء من اقتحام مجلس الوالي، أو خشية تحقيرهم. ولذا لابد من ((تفقد أمور من لا يصل إليك منهم ممن تقتحمه العيون، وتحقره الرجال. ففرغ لأولئك ثقتك من أهل الخشية والتواضع، فليرفع إليك أمورهم)) فقد يمنعهم الحياء، وشرف النفس من إظهار فقرهم.

ثالثاً: إن هذه الطبقة من المواطنين بحاجة إلى إسناد الوالى لأنَّهم ضعاف الناس، وهم حملة أعباء هذا المجتمع، ( (فأن هؤلاء من بين الرعية أحوج إلى الإنصاف من غيرهم)) لان إباء النفس قد يضطرهم إلى الانطواء على حاجتهم، وبذلك يعرضون أنفسهم لخطر المجاعة والمرض، وأمثالهما.

إن الإمام أمير المؤمنين عليا (ع) حين يرسم معالم المسؤولية لولاته فانه يضع معلما بيانيا عن العدالة الاجتماعية لكل طبقة من كبقات الأمّة دون محاباة، فالناس في الإسلام سواسية كأسنان المشط، لا زيادة لابيض على اسود، ولا لعربي على أعجمي، وهي رسالة السماء، لأن الطبقية، والامتيازات

الشخصية مرفوضة على حساب الآخرين، لكل جهده وعمله، وهذا ما يقف في وجه الظلم والاستغلال.

وهوحين يدعوالأمّة إلى الترفع عما في أيدى الناس، إنما يدعو إلى تربية النفس وسموها عما يضعها، ويشين من قدرها، فالسؤال ذل وإن كان أين الطريق - كما يقولون. قال الإمام على (ع): ((ماء وجهك جامد يقطره السؤال، فانظر عند من تقطره)).

ولاشك أن النظرية الإسلامية وبالذات وفق خطها العلوي لا مثيل لها، ولكن الإشكال يظهر على الصعيد العملي، حيث لم يتبلور. كما يتطلبه الإمام . لا ضمن خط مؤسسة الخلافة، أو ضمن الخط المعارض لها جهاز وآلية بمستوى الطموح النظرى.

أما الأنظمة الحديثة في الدول المتقدمة فمع كل الإشكالات على نظريتها فإنها استطاعت أن تبلور جهازا أو آلية عملية لحماية الفقراء. ولو بالحد الأدنى، ومتابعة أوضاعهم.

نعم أن هناك أمثلة مشرقة في مسيرة الرسالة لكنها لم تتبلور إلى حد المؤسسة الاجتماعية المقننة، مثل الغرامات المقررة في الشرع عند مخالفة المسلم لأمر من أوامر الشريعة، وهي (الكفارات) المخصصة للفقراء والمساكين وغيرهما، أن الإمام يحث الناس على ممارسة التجارة، فأنها مهنة شريفة يمكن من خلالها أن يهيئ الإنسان متطلبات حاجته المعاشية، فيقول: ( (تعرضوا للتجارة فأن فيها غنى النفس عما في أيدى الناس، فإن الله يحب المحترف الأمين))، إنها دعوة إلى سمو ورفعة الإنسان من الإذلال نتيجة مطالبة الآخرين، فالنفس إذا ترفعت عن الانحدار إلى ما يدعو إلى الاتكال على غير الله سبحانه، تستطيع أن تشق لها في الحياة ما يكفها عن مساءلة الآخرين والتذلل إليهم، ومفهوم العامل هو المعنى الشمولي، سواء منه صاحب العمل أو الموظف الذي يعمل لديه، على اختلاف نسبته العملية، وسواء أكان العمل جسميا أمّ عقلياً.

والواقع أن العمل قيمة إنسانية فلابد أن تراعى في عقد العمل هذه الخصيصة، ذلك أن الإنسان هو الذي يقوم بالعمل المطلوب، ولهذا فهو يتأثر بالظروف الزمانية والمكانية التي يؤدي فيها

كما لابد من توضيح نقطة هامة يجب بيانها، وهي أن حديثنا عن العمل والعامل يدور حول شرعية ذلك، فالعمل المشروع، هو الذي لا يخالطه محرم، أو ترفضه الحدود الأخلاقية، أو العرف

السائد للمجتمع الإسلامي الذي تقره الشريعة الإسلامية.

ونظرا لكون العامل هو القوة الفاعلة في أنتاج المجتمع لأنه يقوم بالعمل لا لمصلحة نفسه بل لمصلحة جهة أخرى، أو يكون للمصلحتين، سواء هذه الجهة شخصية أم معنوية، فهو بهذه الصفة يكون عنصرا مهما من عناصر النشاط الاقتصادي، واليد المحركة لمرافق العمل، وحيث يكون كذلك عناية الشريعة الإسلاميّة به واضحة ونستفيد من المفهوم العام للآية الشريفة: ((أني لا أَضيعُ عَمَلَ عَامِلِ مِّنكُم مِّن ذِكْرِ أَوْ أَنشِي))، أو قوله تعالى: ((إَنَا لا نَضيعُ أَجْرُ مَنْ أَحْسَنَ عُمُلا))، والآيتان تشيران إلى العمل والعمال من خلال مفهومهما الواسع الشامل، ولكن نستطيع أن نضيقه إلى المعنى الخاص وهو العمل والعامل الذي نحن بصدد الحديث عنه، لأنهما آيات إرشادية يمكن الاستفادة منهما.

وحين يأخذ الله سبحانه على نفسه عهدا بأن لا يضيع عنده اجر العاملين بالإحسان فهو قمة الاعتبار بحق العامل المحسن الذي يعطى من إمكاناته العملية قدرا لبناء مجتمعه، وإن كانت غاية عمله الأساس العيش والارتزاق. ولكن هذا الجهد، سواء الجسدى أو الفكرى الطرفين صاحب العمل والعامل، ولا نريد الخوض فيه لأنه ليس سنورد بحثنا الآن، ولعلنا نوفق إليه في فرصة أخرى.

وحين نعود إلى الفقرة القيمة من عهد الإمام إلى واليه مالك الأشتر- وكل فقرات العهد العلوى قيمة ومهمة، ولكن بما يخص موضوعنا-نستطيع أن نستنتج منها ثلاث نقاط هامة للغاية:

الأولى: الإيصاء بهم إلى درجة التهديد عند عدم الاهتمام بشؤونهم، والتشديد في رعاية أمورهم، هذا التوجه ناشئ من كونهم يمثلون طبقة هامة في المجتمع، وعليها تسير دفة العمل الاجتماعي العام.

الثاني: أنَّهم المستضعفون من الأمة، ورغم أن الكيان العملي متوقف عليهم، لكننا نراهم في كثير من المجتمعات الإنسانية تغمط حقوقهم، ويعتدى عليهم، خاصة في الحكومات الدكتاتورية والمستبدة، ولهذا فلابد من مساعدتهم على حفظ حقوقهم من العبث والحرمان.

الثالث: إن أخطار التلف والدمار يقع عليهم أكثر من باقي طبقات المجتمع، لأن غالبية هذه الطبقة، وعلى اختلاف نسبهم العملية يتحملون أكثر من قابلياتهم الجسمية إرهاقاً وعملاً، وهذا ما يدعو إلى تقنين ما يؤمن لهم الحماية والتعويض.



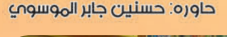
# النظام المُضائبي النظام علي المُخربة الإمام علي المُخربة الإمام علي المُخربة الإمام علي الله خلال تجربة الإمام علي الله

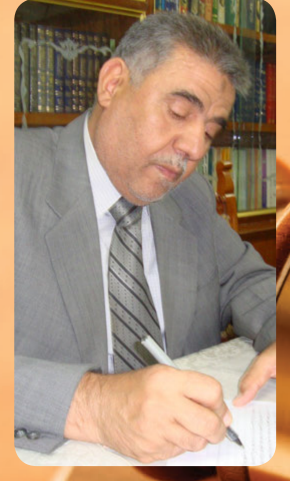
# حديث الع

# المحامن مسحن وتبد كالثول

لا يخفى لكل ذي لُبّ أنّ أمير المؤمنين عليّ بن أبيّ طالب (ع) حقق العدالة بين جميع طبقات المسلمين حتى قال عنه رسول الله (ص): (عليّ مع الحق والحق مع عليّ)، و(أقضاكم عليّ).. حتى أنّه وهو أمير المؤمنين والخليفة على المسلمين وقف مع خصمه أمام قاضيه شريح ورفض تصرفات القاضي بتكنيه أمام خصمه، فأراد الإمام (ع) أن يؤسس بهذا الأفعال والتقارير عملية أعلاء العدل أمام كل المستويات سواء كان حاكماً أم محكوماً.

لمعرفة كيفية فصل الإمام (ع) للسلطات التشريعية والتنفيذية، من جهة، والقضائية من جهة أخرى، وما كان لحكم أمير المؤمنين من سياسة خاصة أذهلت العقول كان لنا هذا اللقاء مع الأستاذ المحامى مهدى كربول.





منصب

خاص

لا ينىغى

له کل

أحد وأن

كان عارفا

بموازينه

أن يتصدى

🌑 كما رأينا في الكتب والبحوث التي تناولت الإمام على (ع) ومشروعه الإداري أنه رجل المؤسسات، وقد سعى من خلال حكومته إنشاء سلطات ومؤسسات ساندة لتلك السلطات، السؤال... هل أستطاع الإمام (ع) أن يؤسس لمفهوم الفصل بين السلطتين التنفيذية والقضائية؟ وهل السلطة القضائية التي أسسها الإمام تختلف عما كان عنها في السابق أي خلال تولى الحكام الثلاث؟

من المعلوم أن الحكم الصادر من القاضي وأن كان نافذاً ولا يمكن أن يتخلف عنه إلا أنه لا يغير من واقع الحال. لأن القضاء هو بالبينات والإيمان وكما قال رسول الله (ص): (إنما اقضي بينكم بالبينات والإيمان وبعضكم الحن بحجته من بعض فأيّما رجل قطعت له من مال أخيه شيئا فإنما قطعت له قطعة من النار). ولحفظ النظام من الاختلال يقتضى وجود قوة لها ذلك لان وجودها من الحتميات لإمكان إحقاق الحقوق. من هنا سعى الإمام عليّ (ع) إلى تطبيق مفهوم الفصل بين السلطات ومنح السلطة القضائية - والتي كان في الغالب هو من يتصدى للقضاء فيها. الكلمة النافذة والتى تسرى على الجميع وهم أمامها سواسية بعيدا عن مراكزهم وأنسابهم وبذا أسبغ على القضاء هيبة فارقته في زمن غيره إلا في زمن رسول الله (ص) جسد ذلك بوقوفه مع خصمه بقدر واحد من التساوى واستنكر على قاضى الموضوع تكنيته له بأبي الحسن، ولعل من مفيد القول الإشارة إلى انه (ع) منع التعويل في إحقاق الحقوق على غير القضاء لأنه يوجب اختلال النظام لأن القضاء منصب خاص لا ينبغي أن يتصدى له كل احد وإن كان عارفا بموازينه، قال تعالى: ((يَا دَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خُليفَةً في الأَرْض فَاحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تُتّبع الْهَوَى فَيُضلُّكُ عَن سَبيل الله إنَّ الّذينَ يَضُلُونَ عَن سَبِيلِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَديدٌ بِمَا نْشُوا يَوْمَ الْحسَاب)).

الكل سلطة الابد من وجود قوة تنفيذية ساندة تنفذ قراراتها... هل تعتقدون أن الإمام على (ع) شكل جهاز الشرطة (شرطة الخميس) لتنفيذ قرارات القضاء؟

أن قوة الإلزام المحاطة بقرارات القاضي ينبغى أن تتصدى لها قوة تنفيذية لوضعها موضع التطبيق، وهي بمفهوم الدولة العصرية - السلطة التنفيذية. وقد سعى الإمام (ع) إلى اختيار عناصرها وفق موازين ومعايير موضوعية قائمة على أساس العدالة والتقوى

والجرأة وبذا خلق مفهوما جديدا متفردا في عصره إلا وهو الطواعية في تقبل الأحكام وتفرعاتها على الرغم من ثقل موقعها في النفس والجسد كونها جاءت وفقا لمعايير شرعية وتطبيقا لأوامر ونواهى الشارع المقدس وقد تكون شرطة الخميس في دالتها العامة هي جهاز لتنفيذ القرارات القضائية وان تفرعت عنها واجبات أخرى تتعلق باستقرار الأسواق وحفظ أمنها.

💧 كيف حفظ الإمام (ع) من خلاله كأعلى سلطة في الحكومة على نزاهة القضاء... وما هي الطرق المؤدية إلى نزاهة القضاء؟

قد تكون الإجابة التي مر ذكرها مصداقا لهذا التساؤل. فلا يختلف اثنان على أن الإمام (ع) قد حافظ على نزاهة القضاء بتطبيقاته ووصاياه إلى عماله ومن يتولى القضاء وذلك بإقامة العدل وفض الخصومات والمرافعات واستيفاء الحقوق ودفع المظالم وبذا يكون القضاء مصداقا من مصاديق القسط في الحكم وهوما سعى وأدرك تحقيقه بنفسه وهو من قال بحقه الرسول الكريم (ص): ((على أقضاكم)).

أرسل الإمام أن الرسول (ص) أرسل الإمام (ع) لعدّة أمصار أو دول للنظر في شؤون الرعية فيها، والقضاء فيها، أي أنه (ع) قاض، لماذا لم يتولُ الإمام إدارة السلطة القضائية في البلاد ولماذا عين غيره ك(شريح)؟ هل كان الإمام (ع) يمثل جهة تنفيذية، أم تشريعية، أم قضائية، أم أن منصبه كان (بحسب سيرته) يمثل سلطة أعلى من تلك السلطات؟

تقوم الحكومة الإسلاميّة على دعائم ثلاث لكل منها دور أساسي في تشييد معالمها وتتألف من السلطة التشريعية والسلطة التنفيذية والسلطة القضائية. من هنا نجد أن تطبيق مبدأ الفصل بين السلطات تطبيقا سليما ينبغى أن يكون عن طريق وضوح معالم كل سلطة وعدم التشابك بينها. ورغم أن الفتن قد ماجت في أيام خلافته واشتغل أوارها فكان وهو الحريص على وحدة الأمّة أن يباشر ذلك بنفسه لقمعها وما يستلزم من مغادرة عاصمة خلافته بين الفينة والأخرى فأستوجب تعيين من يتولى القضاء لا باعتباره انه سلطة متسلطة فذلك بعيد عن مخيلته التي ملئت إيماناً ((الناس سواسية فأما أخ لك في الدين أو نظير لك في الخلق))، وانزل مقولته موضع التطبيق بتساوى عطاءه مع عطاء خادمه. أمّا الحديث عن أسباب تعيينه لشريح قاضياً

على الأمّة فالإجابة عن هذا القضاء التساؤل لم تغفله كتب السيرة وقد تكون لنا في قضية التحكيم وملابساتها جزء من إجابة هذا التساؤل لظروف المرحلة وحفظا لبيضة الإسلام وكما قال (ع): ((لا رأي لمن لا يطاع)).

وله يكن إلا إنسان، أي شريح لم يكن إلا إنسان، أي ليس بمعصوم.. والسؤال كيف اطمأن الإمام لقرارات شريح، ومدى صحتها، علما أن المستقبل (أي الفترة التي تلت توليه القضاء) تبين انحراف هذا القاضي عن الطريق الصحيح؟ ما هو المؤهل الذي جعل من أميّر المؤمنين أن ينصبه.

شريح ليس إلا إنسان كما هو شأن الجميع عدا المعصوم وهو صاحب علم ومعرفة وفقه،

لكنه وتحت مغريات وضغوط المرحلة وبريقها انحرف عن مساره وهو ما سبر غوره وعرف كنهه أميّر المؤمنين (ع) وقبل به لدواعي خاصة، خصوصا وأن الجواز الشرعى للمرافعة أمامه مستمدة من رضا من يتحاكم لديه ومن لا يجوز قضاؤه هو القاضي المنصوب من سلاطين الجور.

🌰 خاطب الإمام على (ع) شُريحاً القاضي، بقوله: «اقض كما كنت تقضي حتى يجتمع أمر الناس»... فما هو المقصود 🌳 من هذه العبارة؟

> لم يغب عن بال الإمام ونظره قضاء شريح سيما أنه ابتعد عن الموازين والرؤى الشرعية الصحيحة فكان يسعى (ع) لتقويم مسار حكمه أن أخطأ - غير أن شريحا نفسه قد هوت بعد أن نزغ الشيطان فيها ووقع ضحية ذلك لقلة تبصره وكان ما كان من أمره وبهذا يتضح لنا المقصود من قول الإمام (ع): ((اقض كما كنت تقضى حتى يجتمع أمر الناس)).

نظرية الأخلاق في القضاء علامة مميزة في تاريخ الإنسانية لحقوق الإنسان



👛 هل تعد مسألة ترشيح شريح خطأ (حاشى للإمام أن يخطأ)، أم أنه كان يعلم بأهمية شريح في المرحلة تلك، أم أنه كان يُريد أن يؤسس لعملية الفصل بين السلطات، ويعلم الأمّة من بعده أهمية الفصل، ومدى أهمية القضاء.

لسنا في مقام إثبات العصمة للإمام (ع) فهي ثابتة من خلال الكتاب والسنة فهو من أهل البيت(ع) الذين طهرهم الله واذهب عنهم الرجس. وبذلك فأن فعله لا يمكن أن يوصف بأنه خطأ وحاشاه))، بل أن لكل مرحلة ظروفها ولا بد أن يؤسس لمبدأ الفصل بين السلطات مع توفر الرقابة وضرورة تولى القضاء من قبل من تنطبق عليه الشروط الواردة في أحكام الشريعة الغراء كالإسلام البلوغ والعقل والإيمان والعدالة والاجتهاد المطلق وطهارة المولد وغيرها وبذلك أجازوا أن يحكم القاضى بعلمه ويكون قضاؤه نافذا طبقا للواقع وتطبيقا للحق والعدالة-على خلاف القوانين الوضعية التي منعت القاضي من الحكم بعلمه وان قارب الصواب.

ومن الموارد التي انحرف فيها شريح في حكمه عن جادة الصواب قضية درع طلحة والتي تخاصم فيها الإمام (ع) مع عبد الله التميمي ومثلا أمام شريح وقال الإمام (ع) هذه درع طلحة أخذت غلولا يوم البصرة فطلب شريح البينة فأتاه بالحسن (ع) فشهد فقال لا اقضي بشهادة الواحد فأتى بقنبر فشهد فقال شهادة المملوك ناقصة. فقال الإمام لعبد الله خذها فقد قضى شريح بجور ثلاث مرات الأولى لأن الرسول (ص) قال: حيث ما وجد غلول اخذ بغير بينة. والثانية لأن رسول الله (ص) قبل شهادة الواحد مع يمين وهي ما تسمى بعرف القوانين الوضعية يمين متممة، أمَّا الثالثة فهي لا بأس بشهادة المملوك أن كان

وبذلك يتضح لنا أن الإمام (ع) عندما عهد بالقضاء لشريح كان يأمره بعرض ما يقضي عليه لئلا يكون قضاؤه مجانبا لأحكام الإسلام.

🚳 ماذا كان يعني بيت المظالم في نظرية الإمام (ع) وما هي المؤسسة الموازية لها في الوقت المعاصر؟ وما هي القواسم المشتركة بينهما وما هو تاریخ أنشاء أول جهاز معاصر موازی لبیت المظالم في التاريخ المعاصرة؟

ينبغي أن نفرق بين الفتوى والقضاء حيث أن الفتوى هي استنباط للحكم الشرعي وإخباريه وهى غير ملزمة للجميع. أما القضاء فهو حكم في القضايا الشخصية الواقعة موضعا للمرافعة. فبعد أن أرسى (ع) قواعد أساسية للنظام القضائى قائمة على تطبيق أحكام الشريعة

الغراء بما يحقق العدالة وفصل بين السلطات وجعل المؤسسة القضائية منفصلة عن بقية السلطات وهي قائمة بذاتها لها معالمها وأسسها وفقا لمعايير الفعل النابع من مطابقة الحكم الشرعي وتولى الإشراف على شؤون القضاء وحماية لحقوق الناس وأحكام الشرع الحنيف وضرب في قضاءه أروع صور العدالة وحفظ حقوق الآخرين وتجسيد المبادئ التي تضمن حقوق الإنسان فكان على سبيل المثال لا يقيم الحد على من به قروح في جسمه وبذلك تتجلى رحمة الإسلام ورأفته على الإنسان، أما بيت المظالم الذي أسسه الإمام (ع) وأودع فيه شكاوى ومظالم الرعية وعين له القائمين على أمره وباشر رعايته بنفسه وأولاه عنايته الكثير لأنه ساعد فيه من وقع عليه الحيف- أما ما يشابهه في وقتنا الحاضر فلا أجد مؤسسة تتمتع ببعض صفاته بل إنها موزعة بين صندوق شكاوى المواطنين المبعثرة في جل دوائر الدولة وبين مؤسسات مجلس القضاء

أهل هناك نظام قضائي وضعه الإمام يبين فيه الحقوق والواجبات لمن قصد القضاء من جانب، ولمن يعمل في القضاء من جانب آخر؟

إن قضاء أميّر المؤمنين (ع) مستمد في قضاء الرسول الأكرم (ص) فكان قضاؤه صورة مشرقة تكللت بالإبداع. فعندما بعثه الرسول الكريم (ص) لتبليغ سورة براء قال له: ((إن الناس سيتقاضون إليك فإذا أتاك خصمان فلا تقض لواحد حتى تسمع من الآخر فأنه أجدر أن تعلم الحق))، وبذلك أرسى معالم واضحة لنظرية القضاء في النظام القضائي الذي وضعه وقواعده العامة في الإثبات وبيان حقيقة أن القضاء من المناصب المتوقفة على النصب والتي اشترط الفقهاء أن يكون النصب مستلزما للولاية فلا تكفى الإجازات العامة خصوصا في الظروف التى تكون فيها السلطة بيد الطغاة فهنا يكون الملجأ للفقيه الجامع للشرائط ومع وجود حكومة إسلامية تحكم وفق معايير الشرع فلا يمكن للفقيه أن يتصدى للقضاء إلا بنصبه وإجازته وفقا للفوضى ودرأ للفساد فالحياة لا تخلو من تنازع في الأعراض والنفوس والأملاك والحقوق فلابد من إرساء دعائم القضاء ولا بد أن يتمتع القاضي بصفات عدا الشروط التي ذكرناها في الإجابات السابقة، ولا بد أن يكون صافح النفس والذهن وان لا تربطه بالخصوم رابطة وان لا يعكر مزاجه جوع أو عطش أو احتباس حيث قال (ع) ((لا رأى لحاقن)) وأرسى قواعد من لا تقبل شهادته وفقا لمعيار من لا تقبل شهادته لا

يقبل حكمه. فلا شهادة للولد على الوالد والعبد على مولاه والخصم على خصمه. ومن كان يدفع في حكمه مغرم عن نفسه أمّا من يعمل القضاء من كتبه وغيره فلا بد من شروط خاصة وفيها البلوغ والعقل والإسلام وأن يكون ذا بصيرة جيدة عارفا بما يكتبه من المحاضر عفيفا عن المطامع الفاسدة لكيلا يخدع مجال أو غيره لأنَّه مؤتمن على خصوصيات الخصوم.

🌑 أنّى رأيت كلامك يعلو على كلام خصمك.. كلام موجه من الإمام (ع) إلى قاض عزله، فهل هناك مفهوم أخلاقي يريد أن يرسمه الإمام للقضاة خلال أداء واجبهم؟

تولى أمير المؤمنين (ع) شؤون القضاء بين الناس مضافة لمسؤولياته الأخرى في إدارة البلاد من اجل إحقاق الحقوق وفض المنازعات ووضع نظاما أخلافيا للقضاء مبنى على احترام النفس وعزلها عن روح التسلط وضرورة تحلي القاضي بالكياسة والرزانة والهدوء أثناء تخاصم الخصوم لديه حتى يدخل الهيبة على شخصيته لتطمئن نفسي طرفي الدعوى لقضائه من هنا جاءت كلماته (ع) لقاضى عزله، ((أنى رأيت كلامك يعلو على كلام خصمك)) ففيه دلالة واضحة على انفعال القاضى مما لا يمكن أن يطمئن به إلى حكمه فأسس بذلك نظرية الأخلاق في القضاء وهي علامة مميزة في تاريخ الإنسانية لحقوق الإنسان ومنها استقت الكثير من الأمم مفردات جمة لتضمنها نظرياتها القضائية - ولعل الغرب ونظامه القضائي وما شيع من مفردات أساسية لحقوق الإنسان هي الأكثر تأثرا بنظامه.

🌑 النصوص القانونية التي وضعت في اغلب الدول الإسلاميّة بل وغير الإسلاميّة يسمى بالوضعي... فإلى أي حد يعتمد التشريعات السماوية في إعداد هذه القوانين؟ وهل ثمة وجود جاد وقوى للتشريع الإسلامي بنحو الخصوص بين التشريعات الأرضية.

القوانين الوضعية من وضع البشر ولا يمكن أن نرتقي رغم كل الجهود إلى درجة التقرب من الكمال فهي بعيدة عن المقبولية والرضا ويشوبها النقصان لكونها قاصرة عن الإحاطة بأسس العدالة في التطبيق والنظرية. والقوانين في بلادنا الإسلاميّة ومنها العربية قد تأثرت بالقوانين الغربية وابتعدت عن مصادر الحكم الشرعي في الشريعة الإسلامية بسبب التقليد وركوب موجات التحضر المزعوم والقوانين العراقية على سبيل المثال - ويتحفظ- تعتبر اقرب القوانين العربية من الفقه الإسلامي حيث استقى منه الكثير من موارده على الرغم من انه جعل أحكام الشريعة

في المرتبة الثالثة عند تعذر وجود نص أو عرف وأجاز للقاضى الرجوع إلى أحكام الفقه الأقرب لانتماء الطرفين - ولا يمكن أن ننحى باللائمة على المشرع فنصوصه تطبيق لإرادة سياسية ووجهة نظر السلطة الحاكمة المشفوعة بالقسوة بالتنفيذ مما جعل الإنسان في مجتمعاتنا خاضعا بإكراه لأحكامها - وقد تناهى إلى سمعنا وجود محاولات خجولة لإصلاح بعض القوانين ووفق توجهات إسلامية لكنها أصدمت برؤى سياسية داخلية وخارجية أجهضتها قبل ولادتها.

🧥 كيف يفسر القاضي المواد القانونية وصولا للرأى، وهل يمكن أن يختلف أكثر من قاضى في الرأى لنفس القضية... وكذلك للحكم الإسلامي، هل يمكن أن تختلف رؤى القاضي بناء على تفسيرات التشريعات القرآنية؟

التفسير للمواد القانونية قد تعتمد بدرجة كبيرة على سعة إلمام القاضي بالقانون وتواصله المستمر مع متغيراته وقد يستعين بشروح القوانين المعدة من قبل أساتذة القانون أو كبار القضاة-كما انه قد يستعين بمسودات القوانين وورقة إعدادها للوقوف على الأسباب الموجبة - وقد يستأنس بقضاء محكمة التمييز الاتحادية في القضايا وخصوصا لهيئاتها الموسعة التي قد تعتمد مبدأ خاصاً في القضايا كما أن للمحكمة الاتحادية دوراً بارزا في ما يشكل من قضايا وهو ملزم للجميع. ومن هنا يجوز أن يختلف القضاة في التفسير ويصدر لكل منهما حكما مختلفا وإن كان في هذا في نطاق ضيق وتكون الهيئات الأعلى هى الملاذ في التقويم. بعكس الأحكام الإسلاميّة فهي على درجة واحدة من الثوابت المتفق عليها أمًّا ما اختلف فيه فقهاء المذاهب فأن القاضي في الأعم يتبع تفسير فقهاء المذهب الذي يتبعه أهل المنطقة التي يقضى فيها.

🚳 من الملاحظ أن دولنا الإسلاميّة ولنقل العراق بنحو خاص، قد أقتبس أكثر نصوصه القانونية والدستورية من مدارس هي بعيدة نوعا ما عن نمطية الحكم الإسلامي، ألا يعد هذا الأسلوب تقليد لطبيعة مجتمع لا يمت بمجتمعاتنا الإسلاميّة بصلة؟

القانون العراقي وخصوصا المدنى رقم ٤٠ لسنة ٩٥١ المعدل وضع من قبل المرحوم الدكتور عبد الرزاق السنهوري وان اغلب مواده مستقاة من أحكام القانون الفرنسي بحكم تأثر المشرع به، وقد تضمن في بعض نصوصه مخالفة صريحة لإحكام الشريعة الإسلاميّة فعلى سبيل المثال لا الحصر نجده في المواد ١١٨٧-١١٩٧ المتعلقة بكسب حق التصرف والانتقال بسبب الوفاة جافي

النص الشرعي: ((يُوصيكُمُ الله في أَوْلاَدكُمُ للذُّكر مثل حَظ الأنثيُّن)) وساوى في الأنصبة بين الرجل والمرأة إضافة إلى اختلاف الأنصبة المفروضة عن ما ورد في القرآن الكريم وكذلك نجد هذا الاختلاف في مواد قانون الأحوال الشخصية المعدل رقم ١٨٨ لسنة ٩٥٩ المعدل وخصوصا في أحكام الميراث والتفريق وفي ذلك تكريس لتقليد ما يلائم مجتمعات أخرى. ونتمنى أن تمتد يد المشرع لتصحيح المسار وبعودة أحضان الشريعة الإسلامية.

🌑 معلوم أن الفقه العلوي أو الجعفري قد تطور عن غيره من مدارس الفقه الإسلامي في المذاهب الأخرى، وذلك ببركة فتح باب الاجتهاد، ومعلوم أيضا أن في مدونات مراجع الدين العظام (رحم الله الماضين، وأدام الله الباقين) جواب لكل شاردة وواردة، ولا تغادر حياة الإنسان في عظام مسائله وفي أصغر حركاته الشخصية، بل وتنظم حياته في كل حركة وسكنة للفرد، لم ابتعدت أجهزتنا القضائية عن أخذ هذا ألتشريعات الحاضرة، من علماء أفنوا حياتهم في ملاحقة حكم الله، لتقديمه بالمجان إلى مجتمعاتنا، هل كانت للسياسة دور في ذلك، أم لقصور في المشرع (الوضعى) مثلا؟

إن الأصول الاعتيادية بنيت على الحق وأسست على مبادئ الكتاب والسنة الصحيحة والعقل السليم وهو ما تميز به فقه أهل البيت (ع) عن فقه بقية المذاهب الإسلاميّة لأنهم فتحوا باب الاجتهاد دفعا لكل أشكال يواجه المكلف ومتابعة لكل ما يستجد من أمور في العبادات والمعاملات واجتهد الفقهاء وواصلوا الليل بالنهار لاستخراج الأحكام الشرعية من مصادرها المعتبرة بعد حيازة العالم وإلمامه بعلوم الشريعة وغيرها فهناك فقه المغتربين وما يواجهونه من مسائل شرعية وأحكام التعامل المصرفي وعلى سبيل المثال لا الحصر هنالك إجابات شافية وموسعه لفقهائنا أعلى الله مقامهم في أطفال الأنابيب وهي من المستجدات ومكتباتنا الفقهية زاخرة بالكتب والرسائل العملية التي تضع إجابة لكل ما يواجه المكلف - مع ذلك نجد المشرع قد وسع الهوة بين مواده وأحكام الشريعة ولأسباب معروفة لا تخفي على كل ذي بصيرة فجاءت مواده مطابقة لرؤية سياسية ومتغيرة لإرضاء الحاكم ونأمل أن يأخذ الإعلام دوره الريادي في التهيئة لذلك لإعادة صياغة القوانين بالاستعانة بخبراء في الشريعة والقانون وبما يلائم تركيبة مجتمعنا الأساسية حتى وان جرى على مراحل لضمان المقبولية.

🚳 لقد قسم الفقيه الشرعى الإسلامي الحكم

الإسلامي إلى ثابت ومتغير يلاحق التطور للحياة الإنسانية، ليرصد وفق مصادر التشريع الإسلامي الحكم المناسب لهذا المتغير أو ذاك، وبذلك يعد الحكم الإسلامي هو الأقدر على مواكبة التطور ومعالجة الموافق، في حين المشرع القانوني الوضعي لا يعود للتعديل على قانونه إلا بعد أن تتفاقم المشكلة وتلح الحاجة للتغير، ولا يكون هذا التغيير ممضى إلى بعد سلسلة طويلة من الإجراءات، ألا توافقونا الرأى في ذلك، نأمل الاستيضاح، وهل ثمة خطى جادة لدى المشرع القانوني الوضعي العراقي تحاول أن تعود بالدستور العراقي لأحضان الحكم الشرعي، سيما وأن أم التشريعات ومصدرها في العالم الإسلامي موجود في النجف الأشرف.

تزخر كتب الفقه بالبحث عن الأدلة والأصول التى يستمد منها الفقهاء القوانين الشرعية وتستنبط منها المسائل الفرعية للرجوع إليها في معرفة الأحكام الفقهية سواء أفادت القطع بالحكم الشرعي أو الظن المعتبر وبذا تنقسم الأحكام الشرعية إلى ثابتة مع الزمن وغير قابلة للتغيير وأخرى متغيرة تواكب التطور وما يستجد من مسائل تكون محل ابتلاء مع الزمن وخصوصا تلك التي ظهرت مع تطور الحياة الاقتصادية وبذا يكون الفقه الإسلامي هو الأقدر على مواكبة العصر وملاحقة تطوراته ولعل الفقه الجعفري هو من حاز منصب السبق والتميز في هذا المجال بعد أن جعل باب الاجتهاد مفتوحا بعكس الأحكام الوضعية وما يشوبها من نقص وقد تكون المشكلة الحقيقة فيها هي تعارضها مع أحكام الدستور وما يتصف به من فوقية على القوانين وخصوصا الدساتير الجامدة التي ينبغي لتغييرها إتباع آلية معينة قد يكون التغيير معها شبه مستعصى وغير ممكن التحقيق لأنه ينصّ على شكلية معقده مما يصعب تخطيها لعشرات السنين وعلى سبيل المثال الدستور العراقي لسنة ١٩٢٥ وما يسمى بالقانون الأساسى لسنة ١٩٢٥. ومن الغريب أن نجد دساتير الدول النامية في اغلبها دساتير مؤقتة تتيح للحاكم المتسلط بسط نفوذه ويتم تغييرها وفقا لنظريته في الحكم وهو ما حدث عندنا في العراق إذ توالت الدساتير المؤقتة ولحقبة طويلة من الزمن ثم أن اغلب الدساتير تم وضعها من قبل سياسيين لا اختصاص لديهم سوى أنهم طوع أمر الحاكم لذا ترى بين سطورها هشاشة التعبير.. ونأمل من المختصين وبطلب شعبى تعديل أحكام الدستور الحالي الذي وقع على عجل وبنوده تتضمن أحكام ترضية.





بعد ما مضي عقد على تأليف الكتاب قام المؤلف العراقي والاكاديمي أـد خضير كاظم حمود بقرآءة خص بها المجلة وهو في المهجر .

قراحة في كتاب

السياسة الإدارية

في فكر الإمام علمّي بن أَبِمّي طالبٍ ﷺ





# ((يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللّٰه وَآمِنُوا بِرَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ وَيَجْعَل لَّكُمْ نُوراً تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْضِرْ لَكُمْ وَاللَّهِ غَفُورٌ رَّحيمٌ))

إن التطلع نحو القراءة الفاحصة لكتاب السياسة الإدارية في فكر الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) بين الأصالة والمعاصرة تجسد معالم الربط الحضاري والفكري و بين العمق الإداري والتنظيمي الذي تألق في العطاء الذي وضع لبانه الأساسية الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) وبين ما ظهر معاصرا من فكر إداري وتنظيمي وضعت أيدي المفكرين والباحثين والمتخصصين قواعده الفكرية والفلسفية، ولعل الباحث في مكامن المعرفة وجوانبها المختلفة يتساءل لغرض الإجابة على الحقائق الفكرية والإنسانية بأن الفكر الإداري المعاصر لم يمض عليه في حقل التطور والإبداع أكثر من مائة عام إذ تجلت إبداعاته الفكرية بعد الثورة الصناعية في أوربا وقد ظهرت جليه بوضوح من خلال كتابات مفكرى العصر الحديث من أمثال: (فريدريك تايلر وماكس ويبر وهنرى فايول والتون مايو ومارج وسايمون) وغيرهم من المفكرين والاختصاصيين الأمريكيين والأوروبيين وكانت معظم مؤلفاتهم ومنطلقاتهم الفلسفية والفكرية لم تأتى بجديد أو مستحدث إذا ما قورنت بما جاء به فكر الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) قبل ١٤٣٠ سنه من قواعد وبناءات فكريه وفلسفيه أظهرت الكتب الحديثة قدرتها في التطبيق وأصالتها في النجاح ومن هنا يتبادر للعديد من المفكرين والباحثين أن يطرحوا السؤال التالي: كيف لفكر مضى عليه أكثر من ١٤٣٠ عام يمثل بأصالته أكثر حداثة وعصرنه من

وهذا السؤال بحق يدعو العديد من المفكرين والباحثين للغوص في مكامن وحيثيات الحقائق والبحث عن أصولها وتتبع ينابيع المعرفة بشأنها لا لشيء وإنما لابد وان يتم أغناء وإثراء المعرفة بمعطيات الفكر الذي تألق لعلي بن أبيّ طالب (ع) من خلال هذه الطلاقة الفكرية والبلاغة الفلسفية والذي تمكن بها من سبر أغوار المعرفة والسعي لبناء ثوابت الفكر الإداري المعاصر في إطار منهجية علمية واضحة المعالم تجسد بوضوح انه قد استقاها من رسول كريم ومن لدن رب رحيم ، وقد عزز شموخها من خلال قدراته الفكرية وإبداعاته الفلسفية التي لم يحظ بها أحد من قبل وسبق بها مفكري العصر الحديث وقد جسد من خلالها قدرة الفكر الإسلامي و نضوجه المعرفي في إدارة المجتمع من خلال بلوغه جذوة العطاء الفعال في إرساء قواعد و مبادئ الإبعاد الإدارية والتنظيمية الهادفة.

ومن منطلق هذه الحقائق سعى الباحث لإيراد بعض جوانب التفوق الفكرى والمعرفي في مجال إدارة المجتمع والمنظمات الإنسانية مستعينا بنصوص وردت من خلال وصايا ورسائل الإمام على بن أبيّ طالب (ع) وبشكل مقتضب لان البحث في إطارها والركون لسبل مقارنتها مع الفكر المعاصر تتطلب جهودا ووقتا طويلاً من اجل تمكين الآخرين من بلوغ سبل المقارنة الواضحة بخصوصها، لكن ما يؤخذ على المجتمع العربي خاصة والإسلامي عامة عدم ولوج الباحثين والمفكرين و الاختصاصيين في ثنايا الفكر الإسلامي الذي يعتبر بحق المقوم الوحيد مقارنة بالأفكار المعاصرة من حيث انه منهج واضح وسديد وقادر على إدارة المجتمع برمته وبقدرات عاليه من التفوق والنجاح إذ أن مقوماته الأساسية في التفوق تتجلى بأنه فكر الله سبحانه وتعالى ورسالته السماوية التي أرسلت رحمه للعالمين ، وقد تجسدت في معطيات الفكر القرآني العظيم والذي لم يترك صغيره أو كبيره إلا وأحصاها عمقا وتحليلاً وعطاءً، كما أن سنة الرسول الكريم (ص) كانت معيارا واضحا للبناء وتحقيق الأهداف لكل من ابتغى وسيله النهوض والتطور وكانت

وصايا أميّر المؤمنين عليّ بن أبيّ طالب (ع) قواعد فكريه ومعرفيه رائده في إدارة وتنظيم المجتمع بكفاءة عاليه تحقق لمن سارفي إطارها حياة الدنيا وثواب الآخرة، ولعل الفقرات التي سأوردها في هذا البحث إنما تشكل جزءا يسيرا من الثراء الفكري والفلسفي في إطاره المعاصر وحداثته المنسجمة مع روح العصر الحديث.

### أوّلا: الوظائف الإدارية

لقد تصدى المفكرون والاختصاصيون في حقل الإدارة المعاصرة في تحديد الوظائف الإدارية التي ينبغي على المدير أو الرئيس أن يمارسها في إدارة المنظمة الإنسانية وتحقيق أهدافها بكفاءة وفاعليه وقد كتبت في هذا المجال عشرات الكتب والمؤلفات والأبحاث توخيا من هؤلاء للركون إلى قواعد فكريه تحدد في إطارها هذه الوظائف الإدارية وقد تحقق الإجماع بشان الوظائف الإدارية وهي: (التخطيط، التنظيم، القيادة، المراقبة).

ومن هنا استطيع القول بأن هذه الأسس الفكرية أو المبادئ المشار لها أعلاه قد تمكن الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) من إيرادها بعمق واضح من خلال ما يلي: " ثم انظر في أمور عمالك، فاستعملهم اختيارا ولا تولهم محاباة وأثره، وتوخى منهم أهل الخبرة والحياء فأنهم أكرم أخلاقا واصح إعراضا واقل في المطامع إشرافاً وابلغ في عواقب الأمور نظراً، ثم أسبغ عليهم الأرزاق، فان ذلك قوه لهم على استصلاح أنفسهم وغنى لهم عن تناول ما تحت أيديهم، وحجه عليهم أن خالفوا أمرك، أو ثلموا أمانتك، ثم تفقد أعمالهم ،وابعث العيون من أهل الصدق والوفاء عليهم

إن الباحث الحصيف يستلهم من هذا المقطع المشار إليه أن الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) أكثر عصرنه في تجسيد مبادئ الفكر الإداري المعاصر من مفكري القرن الحادي و العشرين، إذ أنه استطاع تجلية الأبعاد من خلال:

حسن اختيار القادة العاملين وفق معيارين من معايير القيادة وهي: (الخبرة والتجربة)

#### الحياء

إن أبعاد الخبرة المتراكمة لدى القائد في إدارة أعمال منظمته أو مسؤوليته المعنية من خلال تجاربه تجعل من قدراته ومهاراته المتمثلة بالمهارات الشائعة الأبعاد في المنظمات الحالية:

(المهارات الفكرية Conceptual Skills)، (المهارات الإنسانية Human Skills)، (المهارات الفنية Technical Skills).

لا يمكن إلا أن تتحقق من خلال التراكم المعرفي للقائد لكي يستطيع من خلالها أن يستنبط أو يستقرىء الأبعاد المرتبطة بالمشاكل الإدارية والتنظيمية القائمة في المجتمع سيما وأن إدارة الأفراد أو الجماعات من شانها أن تخلق قدرا معينا من المشاكل التنظيمية والإدارية التي لا يمكن أن يصار إلى حلها أو معالجتها دون أن يمتلك القائد تلك المهارات التي تمكنه من استنباط أو استقراء المشكلة ذاتها وتحديدها ثم أن يتوسع في أبعادها ومعالجتها لخدمة المنظمة وتحقيق أهدافها وهذا لا يتاتى إلا من خلال الرؤيا الثاقبة والتي تسترشد بالتراكم الفكرى والمعرفي لديه، إذ أن الخبرة في الواقع المعاصر إحدى السمات الرئيسية التي تلجا إليها المنظمات أو المجتمعات في اختيار القادة أو الرؤساء لكى يستلهموا من تلك الإمكانات التفوق في اتخاذ القرارات ومعالجة الظواهر





أو المشكلات وما قاعدة (الرجل المناسب في المكان المناسب) إلا تجسيداً لمبدأ الانسجام ببن كفاءة الانجاز وتحقيق أهداف المنظمة.

أما الحياء فهو من الظواهر المعنوية التي تسترشد بها الإدارة المعاصرة من خلال قاعدة التعامل الاجتماعية في الأوساط التنظيمية (من هانت عليه نفسه فلا تأمن شره) ولذا نجد الإنسان ذو الحياء في الوسط التنظيمي أكثر عطاء للمنظمة وإخلاصاً في تحقيق أهدافها، أن هذه القاعدة في الاختيار غالباً ما تمكن المنظمة والمجتمع من تحقيق سبل النجاح.

ولذا نجد الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) يؤكد (ولا تولهم محاباة وأثره) أن المحاباة والأثرة في اختيار القائد لا تنسجم مع العصر الحديث في الاختيار وهذا ما تجده متمثلا في اتجاه العديد من المنظمات السياسية والاجتماعية و التي تؤكد على ضرورة عدم اعتماد (المحسوبية والمنسوبية وتقريب الموالين وأصحاب الأموال) إذ أن المحاباة والأثرة من شأنها أن تقوض قدرة الحكومات الإسلاميّة في النجاح و تحقيق الأهداف التي يبتغيها المجتمع الإسلامي وجميع الخدمات المناط بها أداءه.

وقد أكد الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) بقوله (ابلغ في عواقب الأمور نظراً) أن الفكر المعاصر لاختيار القادة يقوم على قدرتهم في التنبؤ والحدس والفراسة في استشراف المستقبل وآفاقه المختلفة.

سيما وان العمق التصوري والبعد ألاستشرافي لمستقبل العمل في المنظمات الإنسانية يقتضي أن يكون القائد ذو قدرة استراتيجيه يستطيع من خلال آفاق تصوراته وحدسه وتنبؤه أن يتمكن من سبر أبعاد و طبيعة المتغيرات الظرفية والبيئية لكي يتمكن من خلالها على العمل المخلص في تحقيق أهداف منظمته ومجتمعه. ولذا فان العمل التخطيطي والبناء الاستراتيجي يعد من الوظائف الرئيسية للعمل الإداري ولذا نجد أن أحدى القواعد الفكرية للقيادات ذات الفاعلية في انجاز الأهداف تقوم على فكرة (mind ويعني (ابدأ والنهاية في ذهنك)، أي عدم الشروع في انجاز أية مهام إدارية وتنظيميه أو اتخاذ قرارات معينه إلا إذا تجلت النتائج المتوخى بلوغها واضحة الرؤيا وماثله في ذهنك وفكرك لكي يتم في إطارها استجلاء الغموض أو عدم الوضوح التي تتمثل بقدرة المستقبل على أن ينطوي على متغيرات غير محتسبه أو واضحة وبالتالي تتعرض القرارات لصور كثيرة من المجهول أو دائرة الغموض.

فالتنبؤ يعد البعد الذي تتجلى به صور المستقبل المجهول وإمكانية تقليص آثاره على المنظمة والمجتمع على حد سواء، كما أنه أحدى المرتكزات التخطيطية على المستوى الاستراتيجي والمرحلي في بناء المستقبل وتحقيق آفاقه. كما أن الرسول الكريم محمد (ص) أشار بوضوح إلى حقيقة الاختيار للقائد من خلال قوله: "لا يشم رائحة الجنة، قيل يا رسول الله من؟ فقال (ص): (من ولى رجلاً وهو يعلم بأن في القوم خيراً منه).

وقوله (ع): (ثم أسبغ عليهم الأرزاق لأنها قوة لهم على استصلاح أنفسهم وغنى عن تناول ما تحت أيديهم) أن هذه القاعدة الفكرية تنسجم تماما مع الفكر المعاصر في وظيفة (القيادة) والتي تتضمن في محورها التحفيز والدعم للعاملين من خلال تمكينهم في إشباع حاجاتهم وأهدافهم الذاتية لكي يحققوا من خلالها الإشباع المتكامل للمنظمة أو الخدمة التي يعملون في إطارها.

والتحفيز يشكل ظاهرة معاصره وحديثه وقد تطورت ضمن مسارات تطبيقيه في بلدان أميركا وأوربا واليابان وحققت نتاجات ايجابيه في تعميق

الأداء الإداري والتنظيمي وتجاوز حالات الفساد المالي والإداري في إدارة المنظمات الإنسانية والمجتمع بمختلف إبعادها تجاوزا لحالات الاختلاس والرشوة والسرقة من أموال المنظمة والمجتمع، ويمكن الرجوع إلى خطبته التي تعرض إليها لما حصل له مع أخيه عقيل بن أبيّ طالب وكيف تعامل معه حينما أراد من أموال المسلمين صاعا أكثر من حصته المعهودة وكذلك نجد فيها كيف انه كان يتعامل مع الهدايا التي تقدم له وهو على رأس الحكم آنذاك، أن مختلف الدروس المستنبطة من العديد من صور التعامل ألقيمي والأخلاقي البناء تؤكد أن هذه المبادئ والقواعد التي أرسى من خلالها سلوكه في إدارة المجتمع والدولة إنما هي ذات القواعد والمبادئ التي تسير بمقتضاها المجتمعات المتطورة مع فارق واضح في التطبيق سيما وان ممارساته تنبعث من ثوابت تقوى الله وخشيته أما ما هو كائن على مستوى التطبيق العملي في المنظمات القائمة فانه يستند لتحقيق المصالح الدنيوية الزائلة.

وقد أشار (ع) للوظيفة الرابعة وهي الرقابة Control بقوله" ثم تفقد أعمالهم وابعث عليهم العيون من أهل الصدق والوفاء إليهم"، أن الرقابة تمثل الوظيفة الإدارية التي تعقب كل الخطط للتأكد من سيرها وفق النهج السليم بعيدا عن الإخفاق أو الانحراف، وأسلوب الرقابة لدى الإمام على بن أبيّ طالب (ع) تنطلق أساسا من خلال تعميق روح الود والثقة والتي تمثل في العصر الحديث إفرازات للنظرية اليابانية (نظرية Z) التي تعتمد ثلاث مرتكزات فكريه هي (المودة والثقة والمهارة) واعتمادها سبل الإدارة المعاصرة وهي الإدارة بالتجوال (management By walking around) لمتابعة العاملين وتحقيق سبل تجاوز الانحراف في الأداء ثم اتخاذ الإجراءات التصحيحية قبل أن يتفاقم اثر ذلك الانحراف وتصعب سبل تجاوزه لاحقاً، أن هذا الاتجاه من التوجهات الفكرية المعاصرة التي أشار إليها البروفسور (ساراتوف) في الاتحاد السوفيتي، حيث قال أن الرقابة ليست وسيله لإحصاء الأخطاء والإيقاع بالآخرين وإنما هي وسيلة فاعلة تستخدمها الإدارة لتجاوز الانحرافات قبل وقوعها واتخاذ الإجراءات الوقائية أو التصحيحية بشأنها. لذا نجد أن الرقابة لدى الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) تقوم على متابعة المرؤوسين من خلال إرسال العيون الأمنية ذات الوفاء والصدق لهؤلاء المعنيين، بحيث إنهم في السبل الرقابية بمثابة مرآة عاكسه لأدائهم ثم السعي لتصحيحه قبل تعاظم الانحراف وهذا التوجه الرقابي يعتبر بحق أكثر السبل المألوفة في المجتمع المعاصر تطورا وتحقيقا للأهداف، ومن هنا يتضح بجلاء في سياق الوظائف الإدارية المعاصرة أن الإمام على بن أبيّ طالب (ع) أشار إليها في تلك النصوص منسجما مع احدث المفاهيم الفكرية الحديثة في تحديد الوظائف الإدارية التي ينبغي على جميع المدراء والرؤساء اعتمادها في إدارة المنظمة أو المجتمع وهي (التخطيط والقيادة والتحفيز)، أما بشأن التنظيم وهو الوظيفة الثانية لدى الفكر الإدارى المعاصر حيث أشار المفكر الاقتصادي (الفريد مارشال) إلى أهميتها من خلال التركيز على دورها الفعال في تحقيق أهداف المجتمع الرأسمالي آنذاك وخصوصا حينما حدد في إطار دراساته عناصر الإنتاج وهي: (الأرض وعائدها الربع، رأس المال وعائده الفائدة، العمل وعائدة الأجر، التنظيم وعائده الربح).

ومن خلال تحليل تلك الأبعاد نجد أن التنظيم organizing تمثل في إطار الفكر المعاصر الوظيفة الأكثر أهمية سيما وإنها تحظى بأعلى العوائد المرجوة وهو الربح profit، أما الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) فقد أشار لهذه الوظيفة بشكل أكثر عمقا ودلاله مما تصوره الآخرون، حيث أنه (ع) أشار



بوصيته لولديه الإمامين الحسن والحسين (ع) بعد ضربته في مسجد الكوفة على يد المجرم (ابن ملجم) فقد كتب وصيه عصماء أشار فيها (أوصيكما وجميع أهلى وولدى ومن بلغه كتابى بتقوى الله ونظم أمركم وصلاح ذات بينكم لأني سمعت جدكما رسول الله يقول صلاح ذات البين أفضل من عامة الصلاة والصيام) لقد أكد الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) على (نظم أمركم) وأعطاها أهمية بعد (تقوى الله) إذ أنها في الفكر المعاصر تشكل أكثر الوظائف أهمية في إدارة الأعمال والمنظمة والمجتمع على حد سواء. فالتنظيم في فكر الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) يأتي من حيث الأهمية بعد التقوى التي تمثل معيار العمل الحقيقي للفرد في إطاعته الخالق عز وجل.

ومن هنا يتضح بجلاء أن الوظائف الإدارية التي أكد أهميتها الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) قبل ١٤٣٠ عام هي ذاتها التي أكدها الباحثون والمفكرون والاختصاصيون في القرن الحادي والعشرين مع أن العمق الذي تجسد لدى الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) هو أكثر بعداً وأصالة وتطبيقا سيما وأنه يستند إلى رشد قويم في تقوى الله ومخافته والرغبة الأكيدة في نيل رضاه.

## ثانياً ، نطاق الإشراف Span of Control

يتناول نطاق الإشراف عدد المرؤوسين الذي يستطيع الرئيس تحقيق فاعلية الإشراف عليهم بصوره أكثر كفاءة، وقد أشار المفكر (شاستر بارنرد) في القرن العشرين إلى أن نطاق الإشراف الذي يحقق للمنظمة والمجتمع الكفاءة الفاعلة في الانجاز ينبغي أن يكون بين (٩.٣) أفراد لكل رئيس حيث انه كلما كان نطاق الإشراف صغيرا كلما حقق أبعادا أكثر في السيطرة والمراقبة وتحقيق الأهداف العامة للمنظمة والمجتمع على حد سواء.

أما الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) فقد أشار في مستهل رسالته إلى عامله مالك بن الحارث الأشتر النخعي حينما ولاه إمارة مصر بقوله " هذا ما أمر به عبد الله علىّ أميّر المؤمنين مالك بن الحارث الأشتر في عهده إليه حين ولاه مصر، جباية خراجها، وجهاد عدوها واستصلاح أهلها وعمارة بلادها".

أن الجوانب الأربعة التي أشار إليها أميّر المؤمنين الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) تشكل المرتكزات الأساسية في الحكومات الحديثة وبصوره أكثر دقة وشمولا حيث تستند على قاعدة نطاق الإشراف بأربعة مسؤوليات رئيسيه وعند النظر إلى الحكومات المتطورة كأمريكا واليابان وغيرها فأنها تلجا في إدارتها إلى الدولة من خلال مسؤوليات ذات نطاق إشرافي اصغر حجما، فالإدارة الأمريكية تستند إلى خمسة وهي (الدفاع والمالية والخارجية والأمن القومي والعدل) أما اليابان فقد قلصت منذ خمس سنوات إدارة الدولة لديها من (٢٣) وزارة إلى (١٣) وزارة انسجاما مع قاعدة النطاق الإشرافي الأصغر عددا إذ أن من شأنه تحقيق الكفاءة والفاعلية في الانجاز وهذا بعكس حكومات البلدان النامية والتي تلجا لتوسيع نطاق الإشراف إلى أكثر من (٣٠) مسؤولاً في اتخاذ القرارات وهذا ما يعرض الأجهزة للفساد المالي والإداري وعدم القدرة بالسيطرة عليه. فالإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) حدد نطاق الإشراف في إدارة الدولة بأربعة وزارات أساسية وهي (المالية والدفاع والاقتصاد والإعمار) ويمكن من خلال هذا النطاق في الإشراف أن تتوسع وتتنوع الوسائل الأخرى التي من شانها تحقيق البناء الهيكلي للدولة وفق نطاق ضيق وتتحقق

من خلاله سبل الرقابة والسيطرة وتتقلص بؤر الفساد المالي والإداري والتنظيمي ويتمكن الشعب من حكومته الحصول على الخدمات الكفيلة بخلق الاستقرار والتواصل الفعال في مجالات المجتمع كافة.

# ثالثاً: تقوى الله

لقد أشار الإمام على بن أبيّ طالب (ع) بقوله "أمره بتقوى الله وإيثار طاعته وإتباع ما أمر به في كتابه من فرائضه وسننه التي لا يسعد احد إلا بإتباعها ولا يشقى إلا مع جحودها وإضاعتها وان ينصر الله سبحانه بقلبه ويده ولسانه فانه جل اسمه قد تكفل بنصر من ينصره وإعزاز من اعزه".

ولسنا في هذا المجال من التركيز على تقوى الله سبحانه إلا متأكدين بشكل لا يدع أي إداري للشك من أن التقوى ومخافة الله سبحانه وتعالى إلا سر النجاح وتجاوز الفساد والإفساد في إدارة المنظمات الإنسانية العامة منها أو الخاصة. ومما يذكر تدعيما لذلك إذ يقال أن احد الولاة جاء لرجل يرعى الغنم فقال له أتبيعني هذا الخروف فقال له الرجل أنها لسيدي وليست ملكي فقال له الوالي قل لسيدك أكله الذئب فقال الراعي هبني قلت لسيدي أكلة الذئب فماذا أفول لله سبحانه وتعالى فأعجب الوالى ودفع ثمنه لسيده واعتقه لوجه الله تعالى، فالتقوى تمثل المحور المركزي في إطلاق فاعلية الفرد والجماعة نحو تحقيق الأهداف العامة أو الخاصة برؤية صادقة وثقة مطلقة قاعدتها الفكرية والفلسفية متوازنة في اعتماد روح التقوى ومخافة الله وخشيته في السر والعلانية، ولذا فإنها تعد المرتكز الأساسى الذي ينبغي على الفرد والجماعة والدولة اعتمادها في التعامل مع الآخرين وفق سياسات هادفة في تدعيم البناءات القيمية للمجتمع وتحقيق الخدمات المطلوبة لإشباع حاجات الآخرين.

### رابعاً: الأبعاد الهيكلية في التنظيم والعمق الإنساني

لقد أشار الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) في إطار قوله "واشعر قلبك الرحمة للرعية والمحبة لهم واللطف بهم ولا تكونن عليهم سبعا ضاريا يغتنم أكلهم فأنهم صنفان إما أخ لك في الدين وأما نظير لك في الخلق فأعطهم من عفوك وصفحك مثل الذي تحب أن يعطيك الله من عفوه وصفحه واعلم انك فوقهم ووالى الأمر عليك فوقك والله فوق من ولاك".

ومن هنا يتضح بجلاء أن الهياكل التنظيمية لم تعتمد إلا في أواخر القرن التاسع عشر وقد تبلورت في تطوراتها وفق سياقات الفكر المعاصر لما هي عليه الآن، غير أن الإمام على بن أبى طالب (ع) أشار إلى هذه البناءات الهيكلية للدولة وفق أبعاد مدركة لعظمة الخالق ومالك الملك سبحانه وتعالى حيث أعطاه الموقع الأول في بناء هيكل الدولة ثم بعده الوالي ثم إلى آخر الهيكل التنظيمي وهذه الحقيقة في الإطار الهيكلي تجعل الفرد في أي مستوى تنظيمي في الدولة أو القطاع الخاص يدرك بأنه ليس مالكا لشيء وإنما هو مخول التصرف في إطار المالك الحقيقي ويحسب لذلك حسابا يقيه من الانسياق في بواطن الفساد واعتمادها لتسيير عجلة الحكم أو المسؤولية، فهي رادع وواقى من الركون للاستئثار بالسلطة أو الحكم أو النزوع إلى بواعث الشر والأذى.

كما أن الإمام على بن أبي طالب (ع) أشار إلى بعد هادف في التعامل مع الرعية وهو البعد الإنساني حيث أن الرعية أما إخوتك في الدين أو العقيدة الإسلاميّة أو أخوتك في الخلق والتكوين الجسدى، حيث انك أن لم تجتمع وسواك بوحدة العقيدة الإسلاميّة فانك تجتمع معه بوحدة الخلق والتكوين الجسدى وهذه تمثل صفة شاملة لا تتعداها سعة في شموليتها مطلقا أية نظرية فكرية معاصرة، سيما وأنها تضم النوع الإنساني برمته واجمعه.

وهكذا يتضع بجلاء أن ما ورد في العرض إلا جزءاً يسيراً ومقتضباً من القدرات الفكرية والفلسفية الخلاقة للإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) وهي مصداقا لقول الرسول العظيم محمّد (ص) "أنا مدينة العلم وعلى بابها".



عندما يكون الحديث عن الإسلام ونشوءه وعلومه فالإشارة تأخذك بشكل مباشر للرسول (ص) والإمام على (ع)، ذلك لدورهما في ترسيخ مبادئ الإسلام ونشر القران الكريم وحفظه وبيان علومه.

ولبيان هذه الإشارات التقت مجلة نقطة بالأستاذ المساعد الدكتور ستار الأعرجى حيث ركز اللقاء على محور رئيسي ألا وهو علم أهل البيت (ع) وبيان مصادره ومعرفة شمولية وأفضلية علم الإمام عليّ (ع) عن علم باقي الصحابة...

👛 قضية مهمة كثيرا ما يتناقلها أبناء المذاهب الأخرى - ويعدها البعض شبهة يمكن أن يتوقف عندها ضد أتباع أهل البيت (ع)، وهي مصادر علم أئمة أهل البيت (ع) حيث إننا من المسلمين أن علومهم بحار مترامية الأطراف ولكن مصادر هذه العلوم كيف يمكن أن تنتقل من إمام إلى إمام أخر؟

بإنعام النظر في مصادر الحديث الأساسية عند الأمامية مع كتب متكلميهم وعلمائهم، تتبلور أمامنا مجموعة طرق تمثل المعين الذي يستقى منه الإمام علمه تتمثل في:

١-الأخذ عن الرسول الكريم (ص)مباشرة بالنسبة لمن عاصره (ص) من أهل البيت كأمير

المؤمنين والسبطين (ع)، وبالواسطة كما في بقية الأئمة التسعة من ذرية الإمام الحسين، وأولهم الإمام عليّ بن الحسين وآخرهم الإمام المهدي (ع) الذين أخذوا العلم، عن آبائهم، عن رسول الله (ص) ولهم في ذلك تصريحات شتى لا حصر لها ربما فاقت

ويكون هذا الأخذ عنه (ص) من جهة تفسيره الكتاب الكريم الذي يتلقاه وحيا، ومما ورد عنه (ص) من الأحاديث الشريفة، ويعد سندهم إلى تلقى العلم النبوى من أعظم الأسانيد وأجلها قدرا وقداسة في عالم الرواية، ويسمى عند العامة بسلسلة الذهب، وسعوط المجانين، وعطر الرجال ذوى الألباب، وقد اعترف بهذه الأوصاف الجليلة احمد بن حنبل، وإسحاق ابن راهويه وهما من أعاظم علماء العامة.

وقد أسس أهل البيت (ع) جملة من القواعد العلمية الرصينة لمعرفة حقيقة ما ينسب إليهم في كتب الحديث، نظير قاعدة العرض على الكتاب الكريم والسنة المطهرة،

٢-أخذ الإمام اللاحق العلم من الإمام السابق، حيث يكون كل إمام مصدرا في تلقين العلم إلى من

٣-الإلهام: يرى الأمامية أن هذا الطريق هو سبيل الإمام إلى العلم في حالة استجد شيء للإمام لم يتبين من الطريقين السابقين، وهذا الطريق يتمثل في أن للإمام قوة قدسية بها الإلهام، أودعها الله تعالى فيه (فمتى توجه إلى شيء أو شاء أن يعلمه على وجهه الحقيقي (فإنه) لا يخطيئ فيه ولا يشتبه)، إذ أن تلك القوة القدسية تكون عنده في غاية الكمال، وتحجبه عن الحاجة إلى غيره وسلوك السبيل التحصيلي النظرى، أو الحاجة إلى البراهين والاستدلالات العقلية التي يتبعها غيره في سبيل تحصيل العلم، إذ من لوازم إمامته أن لا يسأل عن شيء فيقول: لا أعلم، وان لا يحتاج في علمه إلى احد غيره، وإلا لزم الدور وهو باطل، وقد وردت العديد من الروايات عن الأئمة (ع) في أن الإمام يعلم حين يشاء أن يعلم.

ومن استعراض صور العلم عند الأئمة (ع) نلاحظ أنها تتخذ صورتين:

الأولى: أن عليّ يستمد من الرسول (ص) الذي طريقه الوحي أو من الإمام السابق.

الثانية: إرادي: بمعنى أن الإمام إذا أراد أن يعلم شيئا يعلمه بعد إن لم يكن عنده.



والأحاديث المصرحة بأنهم (ع) (محدثون) كثيرة، بل متواترة في هذا الباب، حتى قال ابن خلدون (ت / ١٠٧هـ) في حديثه عن الإمام الصادق (ع) وغيره من أهل البيت (ع): (وقد قال (ص): ((إن فيكم محدثين))، فهم - يعني: أهل البيت (ع) - أولى الناس بهذه الرتب الشريفة، والكرامات الموهوية).

(ع) إذن هذا جانب من جوانب تميز الإمام عليّ (ع) عن الصحابة الذين عاصروه ولكن هل توقف علماء التاريخ والحديث والتفسير عند هذه الأفضلية لبيان مكانة علمه في الأمّة الإسلاميّة ؟

مما لا يسع منكر أن ينكره أفضلية أميّر المؤمنين الإمام عليٌ (ع) وسعة علمه بالقرآن، وأولويته وأسبقيته إلى تفسير القرآن الكريم، وقربه من ينبوعه الأصيل، ولصوقه به، فهو الباب الذي تتبثق منه ينابيع العلم، ويطلع منه على آفاقه المطلقة من مصدر الوحي، روى عبد الله بن عباس عن الرسول (ص) انه قال: (أنا مدينة العلم وعلي بابها فمن أراد العلم فليأت الباب)، وفي لفظ آخر: (أنا مدينة العلم وعلي بابها، وهل تدخل المدينة إلا من بابها؟١).

وإذا كان رسول الله (ص) الناطق بلسان الوحي وطريق تلقيه عن السماء ((وَمَا يَنطقُ عَنِ الْهَوَى × إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَيِّ يُوحَى)، فإن أمِيّر المؤمنين عليًا (ع) هو

نفس محمّد (ص)بدلالة آية المباهلة من قوله تعالى: ((فَمَنْ حَاَجَّكَ فيه من بَعْد مَا جَاءكَ منَ الْعِلْم فَتُلُ تَعَالُوْا نَدْعُ أَبْنَاءنَا وَأَبْنَاءكُمْ وَسَاءنا وَسَاءكُمْ وَأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلُ فَنَجْعَل لَّعْنَةُ اللهِ عَلَى الْكَاذبينَ)).

كما يرى مفسرو الأمامية أن أميّر المؤمنين صلوات الله عليه اقرب الناس إلى رسول الله (ص)، ومكمل لمهمته من بعده، ووارث علمه، وصنو القرآن وعدله ومستنطقه.

أ باعتبار أن الطرف الآخر (السنة والجماعة) يؤمن بما جاء به الصحابة من روايات فهل تناولت الروايات (المعتبرة لدى السنة والجماعة) علم الإمام علي (ع) ومكانته ودوره في ترسيخ الإسلام والقران وعلومه؟

تكاثرت المصاديق على اختصاصه (ع) بهذا الوصف، وكونه أعلم صحابة رسول الله (ص) بالكتاب، فضلا عن غيرهم، وهذا ما تعارف عليه الصحابة أنفسهم، فقد سئل ابن عباس وهو الموصوف بحبر الأمّة وترجمان القرآن والملازم لعلي (ع) وتلميذه وخريجه كما يعبر ابن أبيّ الحديد، وقد عرف من بين الصحابة بكثرة ما ورد عنه من الروايات في تفسير القرآن وقد سئل: أين علمك من علم ابن عمك؟ فقال: كنسبة قطرة المطر إلى البحر المحيطا.

وفي رواية عن سعيد بن المسي أن ابن عباس (ع) سأل رجلا: أعلى أعلم عندك أم إنا؟ فقال الرجل لو كان أعلم عندي منك لما سألتك (وكان جاءه سائلا) قال: (فغضب ابن عباس حتى اشتد غضبه، ثم قال: ثكلتك أمك، علي علمني، وكان علمه من رسول الله (ص)، ورسول الله (ص)علمه الله من فوق عرشه، فعلم النبي (ص)من الله، وعلم علي من النبي، وعلمي من علي، وعلم أصحاب محمد كلهم في علم علي كالقطرة الواحدة من سبعة أبحر).

وروى العامة عن عامر بن شراحيل الشعبي أنه قال: (ما احد أعلم بما بين اللوحين من كتاب الله-بعد نبي الله-من عليّ بن أبيّ طالب).

وهل بَيَّن الإمام (ع) مكانة علمه للمسلمين ومصاديق علمه مقارنة بالصحابة وهل أتاح للمسلمين الاستفادة من هذه العلوم النبوية كما ذكرتم؟

يؤكد الإمام (ع) خصوصيته في القرب من الرسول الأعظم (ص): (وليس كل أصحاب رسول الله (ص)من كان يسأله ويستفهمه، حتى أن كانوا ليحبون أن يجيء الإعرابي والطاري فيسأله (ع) حتى يسمعوا، وكان لا يمر بي من ذلك شيء ألا سألت عنه وحفظته..).

هذا القرب من النبي (ص) بكل معانيه والتلقي





عنه جعل عليًا (ع) محيطا بعلوم الكتاب الكريم كلها، ويكفي في ذلك انه صرح (ع) بهذا، فقال على رؤوس الإشهاد: (سلوني قبل أن تفقدوني والذي فلق الحبة وبرأ النسمة لو سألتموني عن آية، في ليل نزلت، أو نهار أنزلت، مكيها، ومدنيها، سفريها، وحضريها، ناسخها، ومنسوخها، محكمها، ومتشابهها وتأويلها، لأخبرتكم به).

وهو القائل يصف سعة علمه: (بل اندمجت على مكنون علم لو بحت به لاضطربتم اضطراب الارشية في الطوى البعيدة)، فلا غرو أن يكون صلوات الله وسلامه عليه دائرة معارف إسلامية كبرى لا نظير لها في تاريخ الإسلام، وموسوعة علمية للقرآن الكريم لم يحسن مجتمعه الاستفادة منها! إذ كان (ع) رأس علماء الأمّة بلا منازع، وسيد مفسريها قاطبة، وكيف لا يكون كذلك وهو من عنده علم الكتاب الذي أشارت إليه الآية - كما يرى الإمامية وكثيرون غيرهم - في قوله تعالى: (ويقول الذين كفروا لست مرسلا قل كفى بالله شهيدا بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب)، انه نزل في على (ع).

روى ذلك أبو سعيد الخدري، عن رسول لله(ص).

ورواه عن أميّر المؤمنين على (ع) كل من: سلمان الفارسي، وسليم ابن قيس الهلالي، وقيس بن سعد الأنصاري.

ورواه عن عبد الله بن عباس: أبو صالح، وسعيد بن جبير.

ورواه عن الإمام الباقر (ع): أبو حمزة الثمالي، وأبو مريم، وبريد ابن معاوية، وجابر بن يزيد الجعفي، وعبد الله بن عطاء، وعبد الله بن وليد السمان، وعمر بن حنظلة، وفضيل بن يسار، ونجم.

ورواه عن الإمام الصادق (ع): أبو بصير، وسدير الصيرية، وعبد الله بن بكير، وعبد الله بن الوليد، وعبد الرحيم بن كثير، وعمر بن أذينه، وفضل بن يسار، ومثنى الحناط (مضمرا) والمراد به الإمام الصادق (ع).

ورواه عن الإمام الرضا (ع): احمد بن عمر، ومحمد بن الفضل، ورواه عن ابن الحنفية (ع): أبو عمر بن شاذان. ورواه إسماعيل بن أبيّ خالد، عن أبيّ صالح.

أ ولكن زعم بعض مفسري العامة أن الآية نزلت الله عنه الله عنه الله بن سلام وهو عجيب؟

هذا الزعم مردود بأمور:

أما أوّلاً: فلأن العامة أنفسهم رووا عن عبد الله بن سلام انه سأل رسول الله (ص)عن تلك الآية نفسها، فقال (ص): (إنما ذاك عليّ بن أبيّ طالب). وأمّا ثانياً: فلأن الآية مكية وعبد الله بن سلام

أسلم بعد الفتح، ومن هنا سلكوا في تفسيرها مسالك شتى حتى قال بعضهم أن المقصود بها هو الله عز وجل! ولم يلتفت إلى حرف العطف الحاكم بضرورة المغايرة، فضلا عن الأخبار المتواترة عن أهل البيت (ع) في نزول الآية في علي (ع) وولده من أهل البيت(ع).

جدير بالذكر أن ابن الجوزي ذكر في تفسيره (زاد المسير) اختلاف العامة في نزول الآية المذكورة، وعد القول في نزولها في الإمام عليّ من جملة أقوالهم، وروى الثعلبي في تفسيره-كما في نهج الأيمان - نزولها في أميّر المؤمنين (ع) من طريقين، وقال العلامة الطبرسي: (ويؤيد ذلك- أيّ نزولها في عليّ (ع) - ما روي عن الشعبي انه قال: ما أحد اعلم بكتاب الله بعد النبي (ص) من عليّ بن أبيّ طالب (ع) ومن الصالحين من أولاده).

ورووا عن عبد الله بن مسعود، انه قال: (إن القرآن أُنزل على سبعة أحرف، ما منها حرف إلا له ظهر وبطن، وإن عليّ بن أبيّ طالب عنده علم الظاهر والباطن).

ما هي ملامح العلاقة بين الإمام (ع) وبين القران الكريم وهل هنالك نماذج تاريخية على هذه العلاقة؟

هذه الملامح المهمة من العلاقة الوثيقة بين الإمام والنص القرآني اتضحت في خصوصية فهمه (ع) إلى درجة يصورها قوله في قصة التحكيم: (أنا القرآن الناطق).

ومن خطبة له (ع) في نهج البلاغة: (أرسله علي حين فترة من الرسل، وطول هجعة من الأمم، وانتقاض مبرم، فجاء بتصديق بين الذي يديه، والنور المقتدى به، ذلك القرآن فاستنطقوه ولن ينطق،ولكن أخبركم عنه، إلا أن فيه علم ما يأتي، والحديث عن الماضي، ودواء دائكم، ونظم ما بينكم).

وفي الكافي: (...فاستنطقوه ولن ينطق لكم، أخبركم عنه، إن فيه علم ما مضى، وعلم ما يأتي إلى يوم القيامة، وحكم ما بينكم، وبيان ما أصبحتم فيه تختافون، فلو سألتموني عنه لعلمتكم).

وفي تفسير القمي: (.. فلو سألتموني عنه لأخبرتكم عنه؛ لأنى أعلمكم).

نقطة: ما هي الإشارات التي ترسلها لنا هذه العلاقة وهذه الأقوال التي وردت عن مولانا أميّر المؤمنين (ع)؟

إنعام النظر في تلك الأقوال وغيرها من أقواله (ع) الكثيرة الأخرى يثبت أن أقل ما يدل عليه (انه ما نقل عنه من أعاجيب المعارف الصادرة عن مقامه العلمي الذي يدهش العقول مأخوذ من القرآن الكريم). أي: من نص القرآن أو فحواه أو دليل

هذا الفهم الكامل للنص القرآني الذي تعبر عنه الروايات السابقة، يصفه الإمام (ع) بأنه استنطاق للنص الذي لا ينطق بنفسه، وإنما تلك مهمة الإمام المعصوم ووظيفته التي يرثها عن النبي (ص)كما مر في كلامه (ع): (...فاستنطقوه ولن ينطق، ولكن أخبركم عنه..).

وقد قام (ع) بهذه المهمة الجليلة خير قيام حتى أننا لو أحصينا ما روي عنه (ع) لوجدناه أكثر الصحابة تصديا لتفسير القرآن، حتى قال ابن أبيّ الحديد: إن أكثر علم التفسير اخذ عنه.

وكان (ع) لخصوصيته العلمية وقربه من النبى (ص)من جهة، وامتداد حياته طوال فترة ما يسمى بـ(الخلافة الراشدة) من جهة أخرى، أثر كبير في سعة هذه الجهود ووضوح أثرها في تفسير القرآن الكريم بخاصة، وقد اشتدت الحاجة بعد رحيل النبي (ص) إلى توضيح معاني القرآن، وبرزت قضايا جديدة وحاجات فرضتها طبيعة اتساع الرقعة الجغرافية لدولة الإسلام، أو طبيعة التلاقح الحضاري والعقائدي الذي فرض تحديات أخرى أوجبت تصدي علماء الدين إلى بلورة المنظور الإسلامي للعقيدة المستمدة من الكتاب الكريم، وكان على (ع) وأبناؤه (ع) من بعده في مقدمة من وقف تلك الوقفة، وهي مهمة الإمام المعصوم التي سنجد أن متكلمى الأمامية يرونها أساسا ودليلا لإثبات وجوب الإمامة، إذ لابد من وجود الإمام المعصوم (ع)، لانتفاء البيان في النصفي كل زمان يبين للناس في القرآن والسنة فلا يحصل البيان يقينا، وحيث أن هناك تلازما بين أمره تعالى بالتقوى وصورة البيان، وان التقوى مترتبة وتالية للبيان ومنوطة به، وحيث أن النص فيه المتشابه والمحكم والمجمل والظاهر فلا بد من معصوم، إذ لولا وجود المعصوم المبين للآيات الذي يحصل بقوله اليقين لم يحصل ما نيط من التقوى، وهو مقتضى قوله تعالى: ((كَذَلكُ يُبَيِّنُ الله آياته للنَّاس لَعَلَّهُمُ يَتُّقُونَ)).

هذا الإرث العظيم الذي خلفه الإمام (ع) والذي لم يتهيأ لهذا البحث في حدوده الضيقة إلا لمس جوانب بسيطة منه هو التركة التي انتقلت إلى الأئمة الآخرين (ع) ولا سيما أننا قد أسفلنا القول أن احد طرق علم الإمام هو التلقي عن سابقه، مما شكل منظومة يكمل بعضها بعضا، وكان لكل من الأئمة دوره الواضح فيها وإن تفاوت ملامحها التطبيقية الواقعية لكل إمام منهم بتأثير الظروف السائدة في عصره، وطبيعة حاجات ذلك العصر والمؤثرات السياسية والفكرية فيه، مما كان له اثر واضح في بروز الدور العلمي لبعض الأئمة أكثر من الباقين.



# عالم کمانی میزان

إن فضائل أميّر المؤمنين (ع) كانت ولا تزال مميزة بخصوصيتين مهمتين وأساسيتين وهما خصوصية الكم والكيف، وهذا أمر مهم يستحق أن أقف عنده وإن كان بقدر المستطاع لأفتح باباً لمن يأتي من بعدي ويبحث هذا الموضوع بصورة أشمل وأكمل.

إن مناقبه (ع) كما أسلفنا مميزة كما وكيفا وبالمقابل فإن خصومه يفقدون هذين الخصوصيتين المهمتين ولهذا أرادوا إبادة هذه المناقب من خلال طرق كثيرة نمر عليها في وقت آخر إن شاء الله، والطريف أنها تميزت مع وجود عقبات كثيرة منها: أعداؤه وما فعلوه بها.

محبوه وإخفائهم لها خوفا منهم على أنفسهم.

إخفاء بعض فضائله لدواعي الضرورة، ومثال ذلك قوله النبي (ص): لولا أني أخاف أن يقال فيك ما قالت النصارى في المسيح لقلت اليوم فيك مقالا لا تمر بملاً من المسلمين إلا وأخذوا تراب نعليك وفضل وضوئك يستشفون به ولكن حسبك أن تكون مني وأنا منك ترثنى وأرثك.

ثم أن علياً أخفى كثيراً من فضائله لكراهية تزكية المرء نفسه، وهو القائل: ولولا ما نهى الله عنه من تزكية المرء نفسه لذكر ذاكر فضائل جمّة تعرفها قلوب المؤمنين ولا تمجها آذان السامعين.

ومع كل هذا وذاك ملأت فضائله الخافقين وفرضت نفسها على كل المسلمين، بل وحتى على من لم يدن بدين.

شواهد الميزتين

تميز فضائله من حيث الكم:

قال النبي (ص): لو أن النياض أقلام والبحر مداد والجن حساب والإنس كتاب ما أحصوا فضائل على بن أبيّ طالب.

قال رجل لابن عباس سبحان الله ما أكثر مناقب علي بن أبي طالب إني لأحسبها ثلاثة آلاف فقال ابن عباس: أولا تقول أنها إلى الثلاثين ألفاً أقرب.

عن سعيد بن جبير قال أتيت عبد الله بن عباس فقلت له يا ابن عم رسول الله



إني جئتك أسألك عن علي بن أبي طالب واحتلاف الناس فيه، فقال ابن عباس يا ابن جبير جئتني تسألني عن خير خلق الله من الأمّة بعد محمّد نبي الله، جئتني تسألني عن رجل كانت له ثلاثة آلاف منقبة في ليلة واحدة وهي ليلة القربة.

ملاحظة: إن مراد ابن عباس من

ليلة القربة هي ليلة بدر حيث أخذ علي قربة وذهب يأتي بالماء فسلم عليه ثلاثة آلاف من الملائكة بقيادة جبرائيل وميكائيل وإسرافيل، فكان كل سلام من الملائكة منقبة هذا وقد روى هذه الحادثة الشيعة والسنة، وقد أشار إلى مصادرها من كتب الفريقين.

ذكر شخص فضيلة لعلي أمام عدو الله عمر بن العاص فقال وأنا أزيدك أنه ليس أحدٌ من صحابة رسول الله له مناقب عليّ ففزع الفتي...

قال عبيدة بن شداد لو شئت لصعدت المنبر وذكرت مناقب عليّ من الفجر إلى غياب القرص ثم ليأخذوني من هناك وليضربوا عنقي.

يقول أحمد بن حنبل: ما ورد لأحد من الصحابة من الفضائل بالأسانيد الصحاح ما ورد لعلي.

يقول الدهلوي وقال السيد المرتضى سمعت عمر بن شاهين يقول جمعت من فضائل على ألف جزء.

قيل للخليل الفراهبدي ما تقول في علي بن أبي طالب فقال ما أقول في حق امرئ كتمت مناقبه أولياءه خوفاً وأعداءه حسداً ثم ظهر من بين الكتمانيين ما ملاً الخافقين.

قال سبط ابن الجوزي فضائل علي أشهر من الشمس والقمر وأكثر من الحصى والمدر وقد روى مجاهد أن رجلاً قال لابن عباس ما أكثر فضائل علي بن أبي طالب وإني لأظنها ثلاثة آلاف فقال له ابن عباس هي إلى الثلاثين ألفاً أقرب من ثلاثة آلاف ثم قال:





لو أن الشجر أقلام والبحور مداد والإنس والجان كتاب وحساب ما أحصوا فضائل أميّر المؤمنين على.

قال سعيد بن عمرو بن سعيد بن العاص لعبد الله بن عياش ابن أبي ربيعة يا عم ...لم كان صغوا الناس إلى علي إن عمل الناس عنه) قال يبن أخي إن عليا كان له ما شئت من ضرس قاطع في العلم وكان له البسطة في العشيرة والقدم في الإسلام والصهر لرسول الله والفقه في السنة والنجدة في الحرب والجود بالماعون.

وبعد ذكر هذه الأرقام المهمة لإثبات الميزة الأولى يتضح جلياً للقاريء الكريم أن عليا قد سبق جميع الصحابة بل جميع من عاصرهم في فضائله التي لا تقف عند حد، هذا مع أن التأريخ الذي ذكر هذه الحقائق وغيرها كتب بأيد ترتعش حين تذكر علي بن أبي طالب (ع) ترتعش من الحقد لا من الحب ومع ذلك كان السباق إلى كل خير، وما أجمل ما يقول الشاعر:

روى فضلُّهُ الحسادُ من عظِّم شأنه

وَٰ أَكبرُ فضل راحَ يرويه حاسدُ

محبوهُ أخفوا فضلهُ خيفة العدي

وَأَخْفَاهُ بِغَضاً حاسدٌ ومعاندُ وشاعتْ لهُ من بين ذين مناقبٌ

رُبِهِ تُجِلُ بِأَنَ تُحصى وإِنَ عدّ قاصدُ

تميز فضائله من حيث الكيف:

بعد أن بينا أن فضائل عليّ من حيث الكم لا تعد ولا تحصى باعتراف محبه وخصمه سنثبت الآن أن فضائله من حيث النوع والكيف هي مميزة أيضاً فضربة واحدة لعلي عادلة عبادة الثقلين فما بالك ببقية ضرباته التي لا تعدُ ولا تحصى من حيث الكم وعليّ بين معادلة الكم والكيف هو الأول في كل شيء.

يقول عمر بن الخطاب لقد أعطي عليّ ثلاث خصال لأن تكون لي خصلة منها أحب إليّ من أن أعطى حمر النعم، فقيل وما هي: قال تزويجه أبنته فاطمة وسكناه في المسجد لا يحلّ لي فيه ما يحل له والراية يوم خيبر.

(إن عمر بن الخطاب في الخبر هذا يتمنى أن تكون له فضيلة واحدة من فضائل علي لتميزها من حيث الكيف ولكنه لم يحصل على ذلك، والفضائل الثلاث التي تمنى واحدة منها تراها مجتمعة في علي بن أبي طالب، فهل يقاس علي بغيره بعد ذلك، وهل يلام شيعته على إتباعه بعدئذ، وهل يمكن لأحد أن يعترض على من يفضله على الكل بعد رسول الله يا ترى، أسئلة تحتاج إلى منصف لبجيب عليها؟).

يقول ابن عباس لقد سبق لعلي سوابق لو أن سابقة منها قسمت على الناس لوسعتهم خيراً.

قال الإمام الباقر (ع) في تفسير قوله تعالى: (أَجَعَلْتُمْ سَقَايَةُ الْحَاجُّ وَعَمَارَةُ الْسَجِدِ الْحَرامِ كَمَنْ آمِنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْخَرِورَ عَنْدَ اللهِ وَاللَّهُ وَالْيُوْمِ الْخَوْمَ عَنْدَ اللهِ وَاللَّهُ لَا يَهْدَيُ الْقَوْمُ الظَّالمِينَ) قالَ: نزلت في علي والعباس وشيبة، فقال العباس: أنا أفضل لأن سقاية الحاج بيدي، وقال شيبه أنا أفضل حجابة البيت بيدي، وقال علي أنا أفضل فإني آمنت قطكما ثم هاجرت وجاهدت فرضوا برسول الله فأنزل الله: (أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةُ الْحَرَامِ...).

عن أبن عباس كنا نتحدث أن النبي عهدَ إلى عليّ سبعين عهداً لم يعهدها إلى غيره.

عن ابن عباس كانت لعلي بن أبيّ طالب ثماني عشرة

منقبة لو لم يكن له إلا واحدة منها لنجا بها ولقد كانت له ثلاث عشرة منقبة ما كانت لأحد من هذه الأمة.

يقول ابن أبيِّ الحديد قال شيخنا أبو الهذيل وقد سأله أي ما أعظم منزلة عندٍ الله عليّ أم أبو بكر فقال يبن أخي والله لمبارزة علي عمراً يوم الخندق تعدل أعمال المهاجرين والأنصار وطاعاتهم كلها وتربي عليها فضلا عن أبيّ بكر وحده وقد روى عن حذيفة بن اليمان ما يناسب هذا بل ما هو أبلغ منه روى قيس بن الربيع عن أبي هارون العبدي عن ربيعة بن مالك السعدى قال: أتيت حذيفة بن اليمان فقلت يا أبا عبد الله إن الناس يتحدثون عن عليّ بن أبيّ طالب ومناقبه فيقول لهم أهل البصرة إنكم لتفرطون في تقريض هذا الرجل فهل أنت محدثى بحديث عنه أذكره للناس فقال يا ربيعة وما الذي تسألني عن علىّ وما الذي أحدثك عنه والذي نفس حذيفة بيده لو وضع جميع أعمال أمة محمَّد في كفة الميزان منذ بعث الله تعالى محمدا إلى يوم الناس هذا ووضع عمل واحد من أعمال علي في الكفة الأخرى لرجح على أعمالهم كلها، فقال ربيعة هذا المدح الذي لا يقام له ولا يقعد ولا يحمل إني لأضنه أسرافا يا أبا عبد الله فقال حذيفة يا لكع وكيف لا يحمل وأين كان المسلمون يوم الخندق وقد عبر إليهم عمرو وأصحابه فملكهم الهلع والجزع ودعا إلى المبارزة فأجمعوا عنه حتى برز إليه عليّ فقتله، والذي نفس حذيفة بيده لعمله ذلك اليوم أعظم أجرا من أعمال أمة محمّد إلى هذا اليوم وإلى أن تقوم القيامة.

قال عبد الله بن أحمد بن حنبل لأبيه: ما تقول في التفضيل؟ فقال: في الخلافة أبو بكر وعمر وعثمان فقلت فعلي فقال يا بني علي بن أبي طالب من أهل بيت لا يقاس بهم أحد، وبذلك يكون أحمد بن حنبل يؤكد حقيقة مهمة للغاية تترتب على أثرها حقائق كثيرة.

قام رجل في مجلس ابن عائشة فقال يا أبا عبد الرحمن من أفضل أصحاب النبي؟ فقال أبو بكر وعمر وعثمان وطلعة والزبير وسعد وسعيد وعبد الرحمن بن عوف وأبو عبيدة بن الجراح فقال الرجل فأين علي بن أبي طالب فقال ابن عائشة إن الله تعالى يقول: (قُل تَعَالَوُا نَدعُ إِنْاءَنَا وَأَبْياءَكُم وَنَسَاءَنَا وَأَنْسَنَا وَأَنْسَدُم ثُمُ نُبْتَهِل فَنَجَعَل لَعنَهُ الله على الكاذبين)، فكيف يكون أصحابه مثل نفسه؟

ُ قَالَ سبط ابن الجوزي في التذكرة سمعت جدي ينشد في مجالس وعظه ببغداد سنة ٥٩٦ بيتين ذكر هما في كتاب تبصرة المبتدى وهما:

أهوى عليا وإيماني محبته

كم مشرك دمُه من سيفه وكفي إن كنت ويحك لم تسمع فضائلهُ

فسمع مناقبه من هل أتى وكفى.
هذا غيض من فيض ونزر من بحر فضائل علي بن أبي طالب التي سال لعاب بعض خصومه لبعضها بل لعشرها بل لأقل من ذلك لكنهم لم يحصلوا على شيء منها أبدا ولهذا أردوا إبادتها من خلال تكذيبها وتقطيعها وتغييرها وتبديلها والطعن بها واتهام رواتها وقد باءت كل هذه المحاولات بالفشل لأن الله أراد لفضائل علي أن تكون عالية كصاحبها، ولا يكون إلا ما يريدو الله والله غالب على أمره.

أخيرا لابد أن أشير إلى نقطة مهمة وهي إن خصوم علي حاكوا لأنفسهم فضائلاً وهمية كثيرة لكن الطريف في ذلك أنها لم تصمد أمام تحقيق المحققين ومتابعة المدققين ولهذا باءت كل المحاولات بالفشل والحق يعلو ولا يعلى عليه.





# أمرُ الله (عزُّوجل): يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إلَيْكَ منْ رَبِّكَ

الناس قد نبأني اللطيف الخبير: إنه لم يعمر نبى إلا مثل نصف عمر الذي قبله، وإنى أوشك أن أدعى فأجيب، وإني مسؤول، وأنتم مسؤولون، فماذا أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنك قد بلغت ونصحت وجهدت، فجزاك الله خيراً، قال: ألستم تشهدون أن لا إله إلا الله، و أن محمداً عبده ورسوله، وأن جنته حق، وناره حق، وأن الموت حق، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور؟ قالوا: بلى نشهد بذلك، قال: (أللهم اشهد)، ثم قال: أيها الناس ألا تسمعون؟ قالوا: بلى. قال: فإني فُرَط على الحوض، وأنتم واردون على الحوض، وإن عرضه ما بين صنعاء وبصرى، فيه أقداح عدد النجوم من فضة فانظروا كيف تخلفوني في الثقلين فنادى مناد: وما الثقلان يا رسول الله؟ قال: الثقل الأكبر كتاب الله طرف بيد الله (عزّوجل) وطرف بأيديكم فتمسكوا به لا تضلوا، والآخر الأصغر عترتي، وإن اللطيف الخبير نبأنى أنهما لن يتفرقا حتى يردا على

ٱللَّهُمَّ وال مَنْ والأهُ وَعاد مَنْ عاداهُ، وَانْصُرْ

الْيُوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نعْمَتي وَرَضيتُ لَكُمُ الأسْلامَ ديناً هجران الوصية فقدان الأمن انتشار الفقر وخراب الديار...







# لو نفذ المسلمون وصية الرسول (ص) بحق إمامة عليّ بن أبيّ طالب (ع)

# كيف هي الحياة...ستكون؟!

((يا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزلَ اليَكَ من رَّبِكَ وَإِن لَّمَ تَفَعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتُهُ وَاللَّهُ يَعْصَمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمُ الْكَافِرِينَ)).. هكذا كان يريدها الله.. أمة واحدة، مؤمنة، لا تحيد عن إطاعة الخالق قيد أنملة، فختم رسله وأنبيائه بسيد البشر (ص) وأريد للبشرية أن تكون بشكل آخر على يد خير الأوصياء.. دع الفكر ليتأمل بهذا السؤال.. لو نفذ المسلمون وصية الرسول (ص) بخلافة علي بن أبيّ طالب (ع).. كيف هي الحياة... ستكون ؟١.. ورحلة مجلة (نقطة) مع الأوساط المختلفة من رحلة مجلة (نقطة) مع الأوساط المختلفة من الشرائح لبيان معرفة أرائهم بهذا الموضوع.. مع الاستفادة من الكتب والمصادر التي تناولت هذه الخرسلة من جانب وحادثة الغدير من جانب آخر.

#### العدالة الاقتصادية والرفاهية



بداية كانت مع الكاتب والصحفي والإعلامي حسن الشبلي، إذ قال: نجد نصاً منقولاً في أكثر من مصدر تاريخي، أن الإمام عليّ خاطب أهل الكوفة قائلا: (ما أصبح في الكوفة أحد إلا ناعماً -أي

مرفّهاً-، وإن أدناهم منزلة ليأكل من البر، ويجلس في الظل -له مسكن-، ويشرب من ماء الفرات)، والكوفة في ذلك الوقت، كانت مصراً عظيماً، ذات كثافة سكانية، وتنوع في الأعراق، يقطنه أناس من مختلف الأمصار، ومن مختلف البقاع، فيها عرب من مختلف قبائلهم، وفيها موالي أي عجم، وفيها عسكريون، وفيها مدنيون، وفيها أنواع من الناس بتوجهاتهم الفكرية المختلفة، فيها من كان يحب بتوجهاتهم الفكرية المختلفة، فيها من كان يحب

وهذا يعني أن كل ساكني الكوفة، سواء من أهلها أو الآتين إليها، لم يعد فيهم أحدٌ إلا وهو يتمتع بالنعم، ثم يقول: (إنّ أدناهم مرتبة) الحد الأدنى في حياة أهل الكوفة (ليأكل من البرّ) وهذا يعني أنه لا يوجد جائع في الكوفة، أقل الناس رتبة في وضعه الاجتماعي والاقتصادي يتوفر له الطعام الكافي، (ويجلس في الظل) يمتلك مسكنا يأوي إليه.

والنقطة التي أريد أن أثيرها لولم تكن هناك مؤامرة على وصية الرسول (ص) فهل كان العالم اليوم يعيش الفقر والحرمان هل كان عليه أن يعاني الأزمات الاقتصادية؟! اعتقد أن الإمام الذي حل أزمة اقتصادية في خمسة سنوات كان هو الأجدر في حل الوضع الاقتصادي للعالم بالشكل العام.

لقد أشار الإمام منذ يوم البيعة الأوّل إلى

نهجه الأصولي في الإصلاح، ونبَّه إلى سياساته على هذا الصعيد بشكل مقتضب وعامً، وهو يقول: «اعلموا أنَّي إن أجبتكم ركبت بكم ما أعلم، ولم أصغ إلى قول القائل، وعتب العاتب».

وفي ثاني أيّام خلافته اعتلى المنبر، ثمّ راح يُصرّح بما كان قد أشار إليه في اليوم السابق، وهو يقول: «ألا إنّ كلّ قطيعة أقطعها عثمان، وكلّ مال أعطاه من مال الله فهو مردود في بيت المال؛ فإنّ الحقّ القديم لا يُبطله شيء، ولو وجدتُه وقد تُزوِّج به النساء وَفُرِّق في البلدان، لرددته إلى حاله؛ فإنّ في العدل سعة، ومن ضاق عليه العدل فالجور عليه أضيق»، وهذا ما تحتاجه الشعوب اليوم؛ العدالة المنتصادية المؤدية إلى الرفاهية المتوازنة.

#### لكان الأمن والاستقرار واضح



المفوض بهاء الكناني منتسب في شرطة النجف الأشرف، قال: في الوقت الذي يركز فيه الإمام علي على مسألة الآمن وحفظه إلا أنه يحاول دائماً أن يحد من سلطة التنفيدية. ففي

وصيته لمالك الأشتر عندما تولى ولاية مصر أوصاه بعدة وصايا منها على سبيل المثال لا الحصر: اوليكن ابعد رعيتك منك واشنأهم عندك اطلبهم لمعايب الناس، فان في الناس عيوبا الوالي أحق من يسترها.. فلا تكشفن عما غاب عنك منها فإنما عليك تطهيره ما ظهر لك...فاستر العورة ما استطعت يستر الله منك ما تحب ستره من رعيتك ... ولا تعجلن إلى تصديق ساع فان الساعى غاش وان تشبه بالناصحين ...

فتولي الإمام (ع) الإدارة الأمنية في الدولة الإسلامية يعني لا حروب داخلية ونظم أمنية على جميع الأصعدة التي تحفظ امن المجتمع والدولة واليوم نتلمس هذا الدور جليا في المشاريع الأمنية التي وضعها الإمام وهي الشرطة و العيون أو الاستخبارات بالمصطلح الحديث.

ويضيف الكناني: إن إحدى المصادر التي تتاولت الجانب الأمني في عهد الإمام (ع) بينت أن في توليه (ع) دور في استتباب الآمن على أن لا ننسى أن بتولي الإمام علي (ع) لعل هناك معارضة تشكل من قبل المنافقين والمشركين واليهود ولكن يجب أن لا ننسى أن حكمة الإمام علي (ع) فوقها وقمعها هو السبيل في الحفاظ على الإسلام والأمة كما حدث مع المارقين والناكثين والقاسطين، وحمته العسكرية والأمنية كانت كافية للقضاء على أي

# حركة يراد بها زعزعة استقرار الأمة الإسلامية. وحدة العالم تحتراية الإمام علي (ع)

وفي الجانب السياسي، قد بين ليث خير الله محامي: إن الإمام عليّ (ع) كان معروفاً بشموليته للعلوم والموروثة له من قبل نبي الله (ص) فهو الأعلم في تنظيم العلاقات السياسية الداخلية والخارجية لأنه المعصوم وحجة الله الوحيد بعد الرسول مجبر على الناس جميعاً طاعته بحكم حديث الغدير فكل ما يأمر به هي أوامر إلهية بحته غير قابلة للنقاش فقط قابلة للتنفيذ ومع هذا الحق كان يشفق على الناس في مناقشته وحتى معارضته والدليل انه (ع) شجع الإمام على (ع) الناس على الجهر بآرائهم السياسية، وأن لا يترددوا في الاعتراض على الخطأ أمام الحاكم، وأن لا يتعاملوا مع الحاكم بمنطق التملق والتزلف.

وقد أعلن الإمام أمام الناس كما في بعض الكتب التي تناولت دور الإمام علي (ع) السياسي ضمانه لحقوق المعارضة، وعدم مضايقتهم اجتماعياً، والضغط عليهم اقتصادياً، ولا استخدام العنف ضدهم، ما دامت معارضتهم سلمية لم يشهروا فيها السلاح.

وعلى الرغم من أن هذه المعارضة التي نشئت في عهد الإمام نتيجة الفترة التي سبقته والانحرافات الواضحة في الرؤى السياسية وبشكل قطعي لو نفذت وصيت بحق الإمام علي (ع) هذا يعني استقرار العالم بشكل كامل وإدخال الشعوب في تقارب واندماج وتوحيد.

#### أساس السعادة في المجتمع



منتصر كريم باحث إسلامي؛ بيّن: إن شخصية أميّر المؤمنين عليّ بن أبيّ طالب (ع) السامية لازمت جوهرة العدالة الثمينة، و اقترن اسمه المقدس بالعدالة، فقد كان عادلاً يأنس

بالعدالة و يهتم بها، ومجتمع يكون فيه هكذا شخصية تتصف بمثل هكذا صفة يكون مجتمع سعيد لأنّ أساس سعادة المجتمع هي العدالة التي تطبق من خلال بنود وفقرات كل الأنظمة.

إن كل مجتمع أو جماعة أو فرد مناد بالعدالة، و يأمل في تكوين مجتمع يقوم على أساس القسط و العدل، يضع عدل عليّ (ع) نصب عينه، و يتخذ أسلوبه في تطبيق العدالة كقدوة في برنامجه الذي يسعى إلى تطبيقه. فحقاً لم يعرف تاريخ الإنسانية شخصاً كعلى (ع) خلد اسمه إلى الأبد،



و ارتسمت صورة عدالته في أذهان البشر، فقد كان عاشقاً للعدالة، مولعاً بها إلى غايتها القصوى. إن الإمام علي (ع) مصداقً بارز لآية: (كُونُوا قَوَّامِينَ بالقسط).

فَإَنْ عدالته (ع) كانت ذكراً يلهج به لسان الخاص و العام، و العدو و الصديق، حتى كانت كثرة عدله هي السبب في قتله (ع). و نحن إذا أردنا التعرض لنماذج لعدالته (ع) لاحتجنا إلى مجلدات طوال، ولكن نقول: (إن العدالة كانت نصب عينه، و ملأت وجوده و كيانه، فقد كان (ع) يرى أنه: (في العدل صلاح البرية).

لذا أصبحت عدالته (ع) نموذجاً واضحاً لكل القادة و طلاب العدالة على مرِّ القرون، و مصداقاً مشرِّفاً للإنسان المسلم المتكامل الذي يستطيع أن يكون قدوة في جميع المجالات.

#### الحفاظ على الإسلام

كاظم كاطع متعاقد مع هيأة أعمار المحافظة: بين: إنَّ الإمام عليّ (ع) كان مع القرآن في كل مراحل مسيرته، وقد بذل جهداً في حفظه وتأويله وتفسيره، ونَشُر ما جاء فيه من أحكام ومفاهيم، واتخذه دستوراً له في جميع أعماله ونشاطاته، حتى أصبح (ع) هو القرآن الناطق الذي يجب إتباعه، مصداقاً للحديث الشريف عن رسول الله (ص): (إنِّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، ما إنَّ تمسَّكتم بهما لن تضلوا بعدي أبداً...

هم حبل الله المتين وصراطه المستقيم)، إذا تولي الإمام عليّ (ع) إدارة الدولة بعد الرسول (ص) لكانت المجتمع أكثر تمسكا بالقران الكريم.

من أجل ربط الأمّة بالقرآن الكريم والالتزام بما جاء فيه من مفاهيم وقيم وأحكام وأخلاق، أمر الإمام (ع) الأمّة بالتمسك بالقرآن والالتصاق به وجَعْله دستوراً في الحياة.

فتوليه (ع) الإمامة بعد الرسول (ص) مباشرة يعني ضمانة لبقاء للإسلام الأصيل وبيان معالمه الحقيقة لا الإسلام الذي أسسه معاوية وابن تيمية وأحفادهما.

#### الوضع الاجتماعي



حسين محيّي شاب يعمل في مؤسسة الأنوار النجفية: تعد مشكلة الفقر من أهم المشاكل التي تواجه الإنسانية والتي أعيت رجال الاقتصاد والفكر الذين وضعوا في سبيل حلها النظريات

والأراء والتي عجزت في القضاء عليها واستئصالها من خارطة الوجود الإنساني.

لقد كانت مشكلة الفقر شاخصة في رؤية

وضمير الإمام عليّ (ع)، حيث استشعرها بنظرة ذات أبعاد إنسانية وإسلامية وسياسية واقتصادية، مؤكداً ضرورة القضاء على ظاهرة الفقر في المجتمع الإسلامي والإنساني حيث يقول(ع): " لو تمثل لي الفقر رجلا لقتلته". ولقد كان حق الضمان الاجتماعي السلاح الذي استخدمه الإمام (ع) في سعيه للقضاء على الفقر وإلغاء طبقة الفقراء من المجتمع.

ورؤيته (ع) للفقر، فيمكن أن نتلمسها في عدائه الواضح لهذه الظاهرة، حيث كان (ع) يقول: "نظرت إلى كل ما يذل العزيز ويكسره فلم أرَ شيئًا أذل له ولا اكسر من الفاقة" و"والفقر هو الموت الأكبر"، و"الفقر طرف من الكفر". ويروي (ع) عن الرسول (ص) قوله: "كاد الفقر أن يكون كفراً". فالحياة تكون في منتهى الصعوبة وقد تفقد جدواها بوجود حالة الفقر والبؤس والحرمان على وفق رؤية الإمام على الذي يقول: "اقبر خير من الفقر".

وعلى وفق هذه الرؤية فقد سعى الإمام (ع) للتعامل مع مشكلة الفقر والعمل على علاجها، عبر حق الضمان الاجتماعي والذي من أهم واجباته هو استئصال الفقر من المجتمع الإنساني... ومع كل هذه فهل يا ترى كان سيبقى على وجه المعمورة من فقير... لو كان خليفتنا الأوّل.. عليّ بن أبيّ طالب(ع).





ثمة مفردات تحتاج لاستيضاحها ليتمكن القارئ من التوصل لمحتويات تحول دون وقوعه بالكثير من المحاذير، وبالتأكيد ستحل له الكثير من الشفرات التي قد توقعه في المتاهة ألا وهي: (النبي، الرسول، الإمام، الوصي، الولي، الرجحة، المهدي، المصطفى، المعصوم) نأمل تفسيرها، ووضعها في خارطة النسب الأربعة المنطقية فيما بينها ليستوضح القارئ بوصلة هذه المفاهيم.

من هنا توجهت أسرة مجلة نقطة بوضع هذه المفردات على طاولة البحث العلمي في مركز الأبحاث العقائدية، والذي يرعاه مكتب سماحة المرجع الديني الكبير علي الحسيني السيستاني (دام ظله) فكان، ثمة فك للرموز والمبهمات لهذا الموضوع، ليجيبوا عنها مشكورين..

معنى الرسول حامل الرسالة ومعنى النبي حامل النبأ فللرسول شرف الطاعة بين الله سبحانه وبين خلقه والنبي شرف العلم بالله وبما عنده.

وقد قيل: أن الفرق بين النبي والرسول بالعموم والخصوص المطلق، فالرسول هو الذي يبعث فيؤمر بالتبليغ ويحمل الرسالة، والنبي هو الذي يبعث سواء أمر بالتبليغ أم لم يؤمر.

ولكن هذا الفرق لا يؤيده كلامه تعالى كقوله تعالى:

((وَاذْكَرُ فِي الْكَتَابِ مُوسَى إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصا وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًا))، والآية في مقام المدح والتعظيم ولا يناسب هذا المقام التدرج من الخاص إلى العام كما لا يخفى.

وكذا قوله تعالى: ((وَمَا أُرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولَ وَلَا نَبِيٍّ))، حيث جمع في الكلام بين الرسول والنبي ثم جعل كِلا منهما مرسلاً.

لكن قوله تعالى: ((وُوُضِعَ الْكَتَابُ وَجِيء بالنَّبِيِّينَ وَالشَّهَدَاء))، وكذا قوله تعالى: ((وَلَكِن رَّسُولَ الله وَخَاتَم النَّبِيِّينَ))، وكذا الآية المبحوث عنها من قوله تعالى: ((فَبَعَثَ الله الله الله وَكَاتَر الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه وله ينافي ذلك من الآيات يعطي ظاهرها أن كل مبعوث من الله بالإرسال إلى الناس نبي، ولا ينافي ذلك ما مر من قوله تعالى: ((وكانَ رَسُولاً نَبيًا)) الآية، فإن اللفظين قصد بهما معناهما من غير أن يصيرا اسمين مهجوري المعنى، فالمعنى وكإن رسولاً خبيراً بآيات الله ومعارفه.

وكذا قوله تعالى: ((وَمَا أَرْسَلنا مِن قَبِلك مِن رَّسُولِ وَلا نَبِيِّ...)) الآية لإمكان أن يقال: إن النبي والرسول كليهما مرسلان إلى الناس، غير أن النبي بعث لينبئ الناس بما عنده من نبأ الغيب لكونه خبيراً بما عند الله، والرسول هو المرسل برسالة خاصة زائدة علي أصل نباء النبوة كما يشعر به أمثال قوله تعالى: ((وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبُعَثَ رَسُولاً)).

وعلى هذا فالنبي هو يبين للناس صلاح معاشهم ومعادهم من أصول الدين وفروعه على ما اقتضته عناية الله من هداية الناس إلى سعادتهم، والرسول هو الحامل لرسالة خاصة مشتمل على إتمام حجة يستتبع مخالفته هلاكه أو عذاباً أو نحو ذلك قال تعالى: ((للَّلا يَكُونَ للنَّاسِ عَلَى الله حُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُلِ)) النساء:١٦٥ ولا يظهر من كلامه تعالى في الفرق بينهما أزيد مما يفيده لفظاهما بحسب المفهوم، ولازمه هو الذي أشرنا إليه: (من أنّ للرسول شرف الوساطة بين الله تعالى وبين عباده وللنبى شرف العلم بالله وبما عنده) انظر تفسير الميزان ٢/ ١٤٠.

أما تعريف الإمامة فقد عرفها العلامة الحلي: بأنها رياسة عامة في أمور الدين والدنيا لشخص من الأشخاص نيابة عن النبي (ص)، وقال المقداد السيوري: الإمامة رياسة عامة في أمور الدين والدنيا لشخص إنساني.

ومعنى كون الأنبياء و الأئمة حجة الله، أي أدلته وعلامته التي بها يهتدون إليه سبحانه، إذ بهم يعرفون وعده ووعيده وصراطه وغاية وجودهم وبهم يحتج الله تعالى عليهم يوم القيامة.

ومعنى وصي النبي، هو القائم مقامه في الأمر والنهي بعهد من النبي إليه.



وأما المقصود من المهديين، فمرّة يراد بهم الأئمة الأطهار (ع) وهناك أخبار آحاد تشير أن بعد القائم اثني عشر مهدياً وهم ليسوا بأئمة كما تصرح بعض الروايات.

ومن الممكن أن يكون هناك شخص يحمل أكثر من صفه من تلك الصفات، فالإمام علي (ع) هو إمام ووصي رسول الله (ص) وهو حجة الله على خلقه في فترة إمامته، ونبي الله إبراهيم نبي ورسول وإمام وحجة الله على خلقه في فترة نبوته.

وليس كل رسول إمام، ولا كل نبي إمام، ولا كل وصي إمام، فقد يكون هناك نبي أو رسول دون أن يصل إلى الإمامة كما حصل مع إبراهيم (ع) قبل إمامته، ويمكن أن يكون هناك وصي ليس بإمام كأن يكون نبي كما هو الحال بين موسى وهارون (ع).

نعم الشيخ المفيد يرى أن كل رسول فهو نبي، فهو يرى أن العلاقة بين الرسول والنبي هي العموم والخصوص المطلق، وقد عرفت الحال منها سابقاً والروايات تشير إلى أنه لا تخلو الأرض من حجة بشكل مطلق وهو يشمل النبي والرسول والإمام والوصي، وطريق الجمع بينها وبين الروايات التي تشير إلى أنه لا تبقى الأرض بغير إمام، أن الإمام المقصود في هذه الروايات بمعنى الهادي الذي يشمل النبي والرسول والإمام بالمعنى الأخص فيكون المدار على وجود الحجة في الأرض.

والإمام يختاره الله ويصطفيه لعلمه به منذ ولادته إماما.

ويطلق الإمام الصامت في بعض الروايات على الإمام الذي يكون مع إمام آخر الذي يكون هو الإمام الفعلي الذي يحق له التكلم.

وكان إبراهيم هو الحجة في زمانه حتى قبل أن يكون إماما.

وكان الحجة قبل نبينا (ص) هو أبو طالب كما تشير بعض الروايات.

وآخر الأئمة (ع) هو الإمام المهدي (ع). لكن تشير بعض الروايات إلى رجوع بعض الأئمة (ع) بعد ظهوره عجل الله فرجه الشريف.

ولا يزيد عدد أئمتنا عن اثني عشر إماما، نعم هناك روايات تشير إلى اثني عشر مهدياً، وهم غير الأئمة وليسوا معصومين ولعلهم سيكونون قادة في ظل حكومة احد المعصومين (ع) في الرجعة.

والولاية التي نؤمن بها هي الإمامة والإمارة والسلطة الدينية والدنيوية وقيادة الأمّة بعد نبيها (ص) على الصراط المستقيم والمحجة البيضاء والحفاظ على الإسلام والمسلمين.

وقد عبَّر النبي (ص) عن هذه الولاية بعدة ألفاظ منها (ولي ومولى) وهذين اللفظين قد صححهما أهل السنة أيضاً ووردت بألفاظ أخرى عند الفريقين ولكن





أهل السنة ضعفوها مثل لفظ (خليفة وأمير وغيرها...).وأما النقاش في اللفظين الصحيحين عند الفريقين فهما بالاتفاق بمعنى واحد وهو الولاية.

قال الفرَّاء: الولى والمولى واحدُّ في كلام العرب. قال أبو منصور: ومن هذا قول رسول الله (ص) (أيّما امرأة نكحتُ بغير إذن مولاها) ورواه بعضهم: (بغير إذن وليّها) لأنها بمعنى واحد.

قال أبو الهيثم: المولى على ستة أوجه: وذكر منها: المولى الولى الذي يلى عليك

وقال ابن سلام عن يونس: قول سيدنا رسول الله (ص): من كنت مولاه فعلي مولاه. أي: مُن كنت وليَّه فعلى وليه.

قال الزجاج: والولاية التي بمنزلة الإمارة مكسورة.

قال: والولي: ولي اليتيم الذي يلي أمره ويقوم بكفالته. وولي المرأة: الذي يلي عقد النكاح عليها ولا يدعها تستبد بعقد النكاح دونه.

وقال ابن منظور: ولي: في أسماء الله تعالى: الولي هو الناصر، وقيل: المتولي لأمور العالم والخلائق القائم بها. ومن أسمائه عزّ وجل: الوالى: وهو مالك الأشياء جميعها المتصرف فيها.

وقال ابن الأثير: وكأن الولاية تشعر بالتدبير والقدرة والفعل وما لم يجتمع ذلك فيها لم ينطلق عليه اسم (الوالي). كل هذا النقل اللغوي عن لسان العرب لابن منظور (كلمة ولي).

ومن هذا القول الأخير لابن الأثير تعلم أخي الرد على أهم إشكالاتهم حول الولاية بأن النبي (ص) كان يجب عليه أن يقول (والي) وليس ولي أو مولى.فاشتراط الفعل والقدرة على الولي كي يسمّى واليا غير متوفر في الإمام عليّ (ع) في زمان النبي (ص) وهو (ص) على قيد الحياة فهو (ع) لم يعمل ولم يباشر بالولاية في زمان النبي (ص) أبدا وهذا ما أشار إليه النبي (ص) في بعض الروايات بقوله (بعدي) وفي البعض الآخر قوله (ص) ((تركت فيكم)) وفي حديث الغدير قال (ص): إنه يوشك أن يأتي رسول ربي فأجيب واني مخلف فيكم الثقلين... قال ابن الأثير: وكل مَنْ ولي أمرُ واحد فهو وليّه. وقال البخاري في صحيحه ج٤ / ١٧٩٥ . ٢٧٢ باب النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم عن أبيّ هريرة عن النبي (ص) قِال: ما من مؤمن إلا وِأَيا أُولِي الناس به في الدنيا والآخرة... اقرءوا إن شئتم ((النبيُّ أُولِي بالمؤمنينُ منْ أنفسهمُ)).

فهذا البيان كله قد قرَّره أهل اللغة وهو المرجع الذي سوف نفهم الآيات الكريمة والأحاديث الشريفة على أساسه ونرى ما إذا دلت على ذلك.

فبعد أن رأينا أن لفظة (ولى أو مولى) تأتى في اللغة بمعان عديدة منها ما ندعيه هنا في هذا المقام وكذلك تدل على معان عدة أخرى فيشترط أهل اللغة والعقل والعلم الشرعى بأن اللفظ المشترك بين معان متعددة يسمى مشتركا لفظيا ولا يجوز استخدامه في أي معنى من المعاني حتى تنصب له القرينة الدالة والمحددة للمعنى الذي يريده المتكلم.ولدينا على إثبات مدّعانا قرائن عديدة منها حالية ومنها مقالية نذكر أهمها:

١- القرائن الحالية: وهي اختيار النبي (ص) غدير خم ذلك المكان الذي يعتبر مفترق الطرق بين مكة والمدينة وبعد الحج بل بعد حجة الوداع التي دعا النبي (ص) المسلمين كافة للتشرف بحضورها حتى حضر معه مائة ألف مسلم أو أكثر من جميع بقاع الأرض. وهذا المكان منه يفترق المسلمون للرجوع إلى ديارهم وهو أقرب نقطة على كل أحد من الجهات المختلفة للبلاد الإسلامية.

فهو أخر مكان يمكن فيه اجتماع النبي (ص) بأكثر المسلمين في ذلك الوقت قبل الافتراق والرحيل إلى الرفيق الأعلى.

كذلك تقديم النبي (ص) المتأخرين بانتظارهم حتى اجتمعوا وإرجاع المتقدمين الذين أسرعوا بالسير وجمعهم في تلك البقعة وفي ذلك الوقت الحار وقت الظهيرة الشديد الحر وخصوصا أنهم قد قضوا مناسكهم وهم مسافرون وتنتظرهم مسافات شاسعة للوصول إلى ديارهم وأهليهم.

فما هو ذلك الأمر المهم الذي يستوجب كل هذا من جمع كبير وحشد مؤمن راجع من شعيرة عظيمة تمحى الذنوب وترجع العبد إلى ربّه كالثوب الأبيض وتهيئة

لتحمل أمر صعب القبول على النفس الأمارة بالسوء والمحبة للعلوّ والرئاسة. إلا (ما رحم رب*ي*).

فأوضح رسول الله (ص) بعد ذلك بخطبته البليغة ما يريد أن يزف من بشرى وعيد للمؤمنين مع خوفه وإشفاقه على الأخرين الذين سيغيرون ويحدثون في الدين من بعد كما صرح بذلك (ص) في مناسبات أخر.

٢- القرائن المقالية: وهي ابتداء النبي (ص) بقوله: (إنه يوشك أن يأتي رسول ربى فأجيب).

فهذه قرينة واضحة لكل عاقل بأن النبي (ص) يريد أن يوصى أمته وصية موته وأمر الأمّة من بعده وقوله (ص) في رواية مسلم (وإني تارك فيكم الثقلين كتاب اللّه فيه الهدى والنور... وأهل بيتي) ففيها دلالة على ترك البديل له (ص) والممثل الشرعى من بعده. وقوله (ص) (أذكركم الله في أهل بيتي) تأكيد عميق منه (ص) بعد أن أكد ذلك ثلاث مرات بالتكرار للتأكيد على هذا الأمر العظيم الثقيل الذي يتوقع عدم قبوله من أكثرهم. وأمّا في الرواية الأخرى ففي بدايتها يشهدهم النبي (ص) بقوله (ألست أولى بالمؤمنين من أنفسهم قالوا بلى يا رسول الله).

فأكد ثانيا وقال (ألست أولى بكم من أنفسكم قالوا بلى يا رسول الله) بعد الإقرار منهم له (ص) بأنه أولى بالتصرف بهم من أنفسهم وله الولاية العظمى عليهم أتبع ذلك بقوله (ألا فمن كنت مولاه فهذا عليّ مولاه) فهذا تفريع على ذلك الإقرار وتلك المقدمة. وأما عدم قول النبي (ص) أولى صراحة فلأنه أمام البلغاء فلو استخدم هذا اللفظ فسوف يقول (من كنت أولاه فعلي أولاه) وهذا لا يجوز في اللغة العربية وكذلك أن لفظة (أولى) مبنية على أفعل التفضيل الذي فيه مشاركة وزيادة فتعني أن عليا أولى من ولي أخر ولا يوجد هناك ولي آخر في ذلك الوقت لأن الإمام والقائد يجب أن يكون واحدا للزمان الواحد وهذا بديهي ومسلم من الجميع وكذلك لقوله (ص) في أحاديث كثيرة (من مات ولم يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية) وعليه فأن عليا (ع) الولي الوحيد بعد رسول الله (ص) ويشهد لهذا المعنى قوله تعالى (إنما وليكم الله ورسوله والذين آمنوا الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون) وإنما تفيد الحصر والقصر.

والاصطفاء هو اختيار الله تعالى لبعض عباده وتمييزهم عن الآخرين، وهو مشتق من الصفو. قال الراغب في مفرداته: واصطفاء الله بعض عباده قد يكون بإيجاده تعالى إياه صافيا عن الشوائب الموجود في غيره. وقد ورد عن الإمامين الباقر والصادق (ع) في قوله تعالى: ((ثمُّ أورَثنا الكتابُ الذينُ اصطفينا من عبادنا)) (فاطر: ٣٢)، قالا: (هي لنا خاصة وإيانا عني). أما لماذا لم يستعمل الناس هذا اللفظ (المصطفى) في المعصومين (ع)؟ فلربما كان مردّه إلى كونه من ألقاب النبي (ص) اشتهر به دونهم، وربما كانِ السِبب أيضا أن الاصطفاء لا يتضمن معنى العصمة وإن كان يلزمه ولكن ليس لزوما بينا، والعصمة التي هي امتناع العبد عن معصية الخالق أو امتناعه عن محارم الله عز وجل ألصق بالإمام وأبلغ في صفة الإمامة، ومن ذلك ما ورد في معنى المعصوم من طريقهم (ع)، فعن عليّ بن الحسين(ع): (الإمام منا لا يكون إلا معصوما، وليست العصمة في ظاهر الخلقة فيعرف بها)، قيل فما معنى المعصوم؟ قال: (هو المعتصم بجبل الله، وحبل الله هو القرآن..)) الحديث.

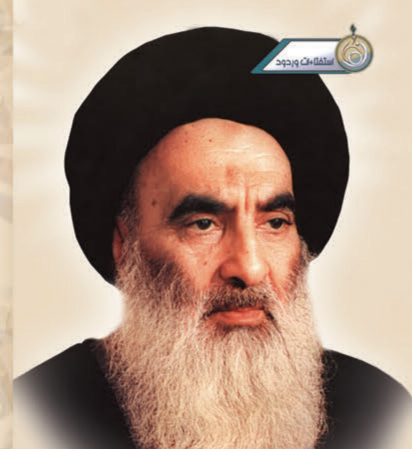
وأما قوله تعالى: ((إنَّ الله اصطفى آدَمُ وَنوحا وَآل إبرَاهيمَ وَآل عمرَانَ عَلى العَالَمِينَ)) آل عمران:٣٣، فيظهر منه أن الاصطفاء يساوى العصمة، وذلك لأن الله تعالى لا يصطفى إلا الأفضل في كل عصر، ولا يجوز أن يصطفى الفاضل مع وجود الأفضل، وحيث أن الأرض لا تخلو من حجة يوما ما وإلا لساخت بأهلها، والحجة هو الأفضل ولا يكون حجة إلا معصوما، فإنه يترتب على كل هذه المقدمات أن كل مصطفى معصوم وكل معصوم مصطفى أي أنهما متساويان مصداقا، فتأمل.

وحينئذ يترجح أن يكون الصارف عن استعمال المصطفى في المعصوم هو اشتهار أكمل أفراده وهو النبي (ص) به دون سائر المعصومين (ع).

أو من جهة أن مفهوم الاصطفاء غير مفهوم العصمة، فلعل استعمال الأئمة (ع) للفظة العصمة كوصف لهم (ع) لأنه أقرب في الدلالة على صفات الإمام. هذا ما استخلصناه من التأمل في بعض النصوص، والله العالم.







# سماحة المرجع الديني الكبير آية الله العظمى السيد علي الحسيني السيستاني (دام ظله)

تحليل معنى الآية: (لأينال عَهْدي الظَّالمينَ).

استدل علماء الأمامية بهذه الآية على اعتبار العصمة في الإمام (ع) تبعا لبعض النصوص الواردة عن أهل البيت (عليهم السلام) كما يظهر من تفسير البرهان، وخلاصة الاستدلال: أن الواردة عن أهل البيت (عليهم السلام) كما يظهر من تفسير البرهان، وخلاصة الاستدلال: أن الآية تنفي لياقة الظالم بمنصب الإمامة، إذ لا واسطة بين الظلم وبين العصمة فانتفاء الظلم مستلزم لثبوت العصمة، وإن كانت العصمة ذات مراتب تشكيكية كسائر الملكات الأخرى مثل الشجاعة والكرم، وأدنى مراتبها انتفاء الظلم ظاهراً وباطناً سابقاً وفعلاً. بيد أن الفخر الرازي أورد على ذلك بأن الاستدلال بالآية على عدم لياقة الظالم بالفعل بمنصب الإمامة واضح، ولكن الاستدلال بها على عدم لياقة الظالم سابقاً بمنصب الإمامة لا يتم إلا على القول بوضع المشتق للأعم وهو قول خلاف المشهور، فبناءا على الصحيح من وضع المشتق للأخص تختص الآية بنفي اللياقة عن الظالم الفعلي دون غيره، فلا يتم الاستدلال بها على العصمة.

ويجيب سماحة السيد على هذا الإيراد: إن الاستدلال بالاَّية على نفي لياقة غير المعصوم بالإمامة تام وإن قلنا بوضع المشتق للأخص، وتماميته بوجهين:

أ. إن مناسبة الحكم للموضوع قرينة عرفية ارتكازية تقتضي كفاية حدوث الظلم ولو آناً ما باطناً أو ظاهرا لعدم تقلد منصب الإمامة الذي هو أعلى منصب في الإسلام، ويؤيد ذلك الارتكاز العقلائي فإن كثيراً من الدول تمنع من تقلد بعض المناصب المهمة من قبل من كانت له سابقة مخلة بالشرف، والنصوص الشرعية ترشد لذلك أيضاً، ففي حسنة زرارة عن الباقر (ع): «لا يصلين أحدكم خلف المجذوم والأبرص والمجنون والمحدود وولد الزنا والأعرابي لا يؤم المهاجرين». فإذا كانت إمامة الجماعة منصباً لا يليق به من له سابقة فكيف بأعظم منصب في الإسلام، فتكون الآية بناءاً على هذه القرينة شاملة للظالم سابقاً والظالم فعلاً ودالة على اعتبار العصمة في الإمامة، سواءاً قلنا بأن مبدأ الظلم أخذ على نحو المضي والحدوث فالإطلاق حجازي بناءاً وقلنا بأن مبدأ الظلم أخذ على نحو المضي والحدوث فالإطلاق مجازي بناءاً على الوضع للأخص، إذن فكون الإطلاق في الآية حقيقياً أم مجازياً لا ينافي الاستدلال بها على

مطلوبة أعطاء الإمامة للعادل فعلاً سواءاً صدر منه ظلم في السابق أم لا، فلما جاء التصريح الإلهي بنفي لياقة الظالم بمنصب الإمامة عرف أن المراد بالظالم المنفي هو الظالم سابقاً فقط وبقية الوجوه خارجة موضوعاً كما ذكرنا، فتتم دلالة الآية حينئذ على اعتبار العصمة في الإمام، سواءاً كان الإطلاق فيها حقيقياً بلحاظ حال التلبس أو مجازياً بلحاظ حال البحري والنسبة.

وإذا ثبت دلالة الآية على اعتبار العصمة وانتفاء الظلم سابقاً ولاحقاً وظاهراً وباطناً في الإمامة دلّت على كون الإمامة بالنص لا بالشوري، وذلك من وجهين:

أ. نسبة جعل الإمامة لله (جل وعلا) في الآية المباركة، حيث قال: (إنِّي جَاعِلُكَ للنَّاسِ إمَاماً)، ولو كانت بالشورى لا بالجعل الإلهي لما نسبها الله لنفسه في الآية.

ولكن قد يقال بأن هذا الجعل جعل خاص صادر على نحو القضية الخارجية، أي أنه خاص بشخصية إبراهيم (ع) أو بالأنبياء عموماً، ولا دليل على كونه عاماً لكل إمامة على نحو القضية الحقيقية.

ب. إن الآية تدل باللزوم العقلي على اعتبار النص في الإمامة، باعتبار أن الآية لما دلت على اعتبار العصمة أي لزوم انتفاء الظلم ظاهره وباطنه وسابقه ولاحقه في الإمام، وذلك أمر خفي لا يمكن الإطلاع عليه من قبل البشر المنتخبين للإمام دلّت على كون الإمامة بالنص، لأنّه لو كانت الإمامة بالانتخاب والشورى فهذا يعني اشتراط أمر خفي في الإمامة مع إيكال تشخيص توفره إلى من لا يمكنه التشخيص، وهو جمع بين المتنافيين.

فالنتيجة: أن دلالة الآية على اعتبار العصمة في الإمام مستلزم لاعتبار النص فيه أيضاً.

# سماحة المرجع الديني الكبيرآية الله العظمى الشيخ بشير حسين النجفي (دام ظله)

س: ما السند الحقيقي لحديث الغدير، وهل فعلا هو حديث متواتر ومن الفريقين (السني والشيعي) نرجو بيان صحة تواتر حديث الغدير، وبيان أي نوع من التواتر، وهل هو تواتر (معنوي) أم (لفظي) أم النوعين معاً؟

بسمه سبحانه: الحديث المذكور متواتر لفظاً ومعنىً، وقد ألف علماؤنا الأبرار كُتباً فيه مثل العلامة الأميني (رحمه الله) في كتاب الغدير في أجزائه الأولى، وكذلك السيد حامد حسين في (العبقات) وغيرهما، والله الهادى وهو العالم.

س: ما الدلالة الحقيقية لمعنى كلمة (وليكم)، أهي ولاية تكوينية وتشريعية، أم أنها أمر إرشادي بمعنى: (المحب والنصير) فقط، فلا يصل لمرحلة الخلافة والولايتين التشريعية والتكوينية كما تذهب إليه بعض مدارس أهل السنة، أم أن المعنى أوسع وأكمل من ذلك، نرجو الحصول على الدليل الشرعي واللغوي لسياق المعنى المولوي؟

بسمه سبحانه: لا شك أن لفظ (المولى) استعمل في معان كثيرة، والمعنى الظاهر هو الأولى بالتصرف الذي ينسجم مع السلطة المطلقة على غرار السلطة الثابتة للنبي الأعظم (ص) على البشرية جمعاء، وفي خصوص حديث الغدير قرائن لفظية وغير لفظية، لا تدع للعاقل المنصف مجالاً في أن يشك في أن الرسول(ص) قصد غير ما ذكرناه، والله الهادي وهو العالم.



س: كيف يقترن حديث الغدير وآيتي (التبليغ والإكمال) بأمير المؤمنين (ع)، وكيف يتوسع هذا الدليل على باقى أئمة أهل البيت (ع)؟

بسمه سبحانه: أما شمول الآية والحديث لأمير المؤمنين (ع) فيعرف بما ذكرنا . قبل قليل . وأما شمول ذلك الأئمة فإن الأئمة وخلافتهم فرع خلافة علىّ بن أبيّ طالب (ع)، ثم بوصيته وصية الرسول (ص) بباقي الأئمة (ع) يعم حكم الغدير لجميع الأئمة، والله الهادي.

س: ما سر نداء الرسول الأعظم (ص) إلى الحاضرين في يوم الغدير بقوله: (يا معاشر الناس) ولم يناديهم (يا معاشر المسلمين) والحال إن الحاضرين هم مسلمون؟

بسمه سِبحانه: لا يبعد أن يكون قصده شمول الخطاب للمؤمن والمنافق وذلك مثل قوله سبحانه: (يَا أَيُّهَا الناسُ اعْبَدُوا رَبَّكُمُ الذي خلقَكُمْ وَالذينَ من قَبْلكُمْ لعَلكُمْ تَتَّقُونَ)، والأولى أن يقال: إن مقصوده تحريك الضمائر بخطاب الإنسان، أي من يتخلَّى عن إدراك ما يقول: كأنه أعلن التخلي عن إنسانيته وبشريته التي لا يسمح العقل لعاقل أن يفعله، وكان مقام الخطاب الذي قصده النبي (ص) يقتضى ذلك، وهو من أركان البلاغة، والله العالم.

س: ما حكم منكر ولاية أميّر المؤمنين عليّ بن أبيّ طالب (ع) والأئمة المعصومين من ولده (ع)؟ أهو كافر ومستحق الخلود في النار؟

**بسمه سبحانه:** إن كان ناصبيا مظهر العداوة له ولولدِه المعصومين (ع) فهو بحكِم الكافر بل هو الكافر حقا، وتجري عليه أحكامه، وإن لم يكن مظهرا للعداوة، فإن كان معتقدا بالمبادئ الثلاثة: التوحيد، النبوة، والمعاد، مع عدم رفضه للثوابت الإسلاميّة فهو مسلم تجري عليه أحكامه، والله العالم.

# سماحة المرجع الديني الكبيرآية الله العظمى السيد محمّد سعيد الحكيم (دام ظله)

س: المعروف أن تدوين الحديث عند أبناء العامة تأخر لأسباب سياسية بسبب منع الخلفاء ذلك، فهل تأخر التدوين عند أتباع الإمام عليّ (ع)؟ وهل أمّر الأئمة (ع) أصحابهم بتدوين الحديث؟ ومتى بدأ التدوين عندنا؟

, ج: ذكر المؤرخون أن الإمام عليًّا (ع) قد دوَّن حديث الرسول (ص) في حياته، ففي الحديث عن أمَّ سَلمة قالتِ: دعا رسول الله (ص) بأديم، وعلي بن أبيَّ طالب (ع) عنده، فلم يزل رسول الله (ص) يُملى وعليُّ (ع) يكتب، حتى ملأ بطن الأديم وظهره وأطرافه.

ودوِّن الصحابي أبورافع كتاب السنِن والأحكام والقضايا، وكان البراء بن عازب صاحب رسول الله (ص) بحدّث، ويُكتب من حوله حديثه.

وقد أثرت عنه روايات كثيرة في فضائل الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع)، وهناك صحابة آخرون ذكر أنهم دوِّنوا الحديث، ومن أصحاب أميّر المؤمنين (ع) دوّن بعضهم الحديث عنه (ع) مثل عبيد الله بن أبيّ رافع، وربيعة بن سميع، وسليم بن قيس الهلالي، وعلي بن أبيّ رافع، وزيد بن وهب الجهني، وغيرهم.

س: كثير من إخواني الشيعة عند القيام بعمل يذكرون اسم الإمام عليّ (ع) فيقولون (يا

علي)، مما يجعل بعض الإخوان السنة يقولون إنكم تذكرون اسم الإمام قبل الله ومحمد ويعيبوننا على ذلك، فهل يجوز ذكر الاسم بهذه الطريقة؟ ولماذا؟

ج: نعم يجوز ذلك، لأن الاستعانة جائزة بغير الله إذا كانت عن إيمان واعتقاد بأن الله هو الخالق والمدبر، وأن كل القوى والقدرات بدأت منه وإليه تعود، وأن المستعان به لا يعين إلا بإذنه، كما نرى الإنسان عندما يقع في ظرف يحتاج فيه إلى معونة الآخرين قد يستعين بأخيه أو عشيرته أو نحو ذلك.

س: حينما ألح عقيل على الإمام عليّ (ع) أن يعطيه صاعا من البر قرب إليه حديدة حامية، فهل أن الإمام (ع) مقيد بتوزيع الأموال حسب القانون الإلهي؟

ج: لا إشكال في أنه مقيد حسب القانون الإلهي، نعم في القانون نفسه استثنائيات ولم ير حصولها في قضية عقيل ليسوغ له الخروج عن الحكم العام.

# سماحة المرجع الديني الكبيرآية الله العظمى الشيخ محمد إسحاق الفياض (دام ظله)

س: هل النبي أو الإمام مشرع للإحكام أم أنه ناقل أو كاشف عن الأحكام؟ وإذا كان الجواب بالإيجاب أرجوا الإشارة إلى المصادر التي تذكر ذلك؟

الجواب: بسمه تعالى: إن المشرع للإحكام هو الله تعالى والنبي الأكرم (ص) هو الرسول المبلغ لها إلى الناس، ومع ذلك يصح إطلاق المشرع على النبي (ص) بلحاظ أنه تعالى فوض تشريع بعض الأحكام إليه (ص) وبعد تشريعه من قبله (ص) ممضى من قبله تعالى، وأما الإمام (ع) فهو ناقل وكاشف للإحكام الشرعية عن النبي (ص). والتفصيل في كتب الأصول فراجع.

س: هناك من طلبة العلم في منطقتنا من يقول: إن النبي (ص) ظاهر وباطن والإمام عليّ كذلك. إلا أن النبي (ص) ظاهره أفضل من الإمام عليّ (ع) ولكن باطن الإمام عليّ (ع) أفضل من باطن الرسول محمّد (ص). أنا على يقين أن هذا الكلام غير صحيح البتة.

١) الرجل الذي يصدر منه هذا الكلام هل يجوز الجلوس تحت المنبر الذي يعتليه أو الاستماع له؟ ٢) ما نصيحتكم لمثل هؤلاء الطلبة؟

الجواب: بسمه تعالى: اعلم أن رسول الله (ص) أفضل الخلق ظاهرا وباطنا عند الله تعالى، وأما الإمام عليّ بن أبيّ طالب (ع) فهو أفضل الخلق بعد رسول الله (ص) وعلى هؤلاء أن كانوا طلبه الاتقاء ممافي السؤال.

س: لماذا تكرهون الصحابة؟ ألم تقرؤوا القرآن كيف يمدحهم، ألم تروا بكرههم أن محمد (ص) فشل في أن يؤسس قاعدة متينة لهذا الدين؟

الجواب: بسمه تعالى، إن القاعدة المؤسسة للدين هي القرآن الكريم الذي نزل من قبل الله تعالى على رسولهِ الأمين محمد (ص)، والسنة النبوية التي أوحى الله تعالى بها، بمقتضى قوله تعالى: (وَمَا يَنطِق عَن الهَوَى ﴾ إِنْ هَوَ إِلا وَحْيٌ يُوحَى) والنبي الأكرم (ص) أدى وظيفته بأحسن وجه وأتم صورة ، وهي تبليغ الأحكامُ الإلهيّة للناس، وأما احترامنا للصحابة وسائر المسلمين فإنما هو بمقدار تمسكهم بالدين والعمل على نهج رسول الله (ص).



# حماج الحشاك أأبكاهجوه التوحيد الألهس. ونسات علوثي من مفعوه اليوحتد الألهس.



(b) (cultumination)

ينبغي تذكير أنفسنا بضرورة أن نستثمر موضوع الدعاء وذلك بأن نمجده من خلال عظمته الإبداعية كما ينبغي أن نتذكر وظيفتنا العبادية المتمثلة في عدم ضياع اليوم الجديد منَّ العمر، وذلك بأن تُستَهله بالطَّاعة وتختمه بالطَّاعة وأن ندرب ذواتنا دوماً على ممارسة وظيفتنا العبادية والتصاعل بها إلى الثجو الطلوب.

# (یا من دل علی ذاته بذاته، وتنزه عن مجانسة مخلوقاته، وجل عن ملاءمة كيفياته...)

هذا المقطع من الدعاء يتناول إيماءة إلى ذات الله تعالى وتفردها عن مخلوقاته وهذا ما نبدأ بالحديث عنه...

نتناول العبارة الأولى من مقطع الدعاء المذكور ظاهرة المعرفة لذات الله تعالى (يا من دل على ذاته بذاته).. أن هذه الفقرة أو العبارة تحتمل أكثر من تفسير أو تأويل أنها من جانب تشير إلى أن الله تعالى عرف ذاته إلى مخلوقاته أي انه تعالى هو المصدر لمعرفته أولا لم يتم لمخلوق أن يتعرف عليه لو لا أنه تعالى هو الذي ارشد المخلوق إلى معرفته.

من جانب آخر من الممكن أن يستخلص

قارئ الدعاء أن نفسك وجود الله تعالى دال على معرفته بصفة أن الإنسان مفطور على الإيمان بخالقه أو أن العقل أساسا يهتدى من خلال مبدأ العلية إلى معرفته تعالى... وفي الحالات جميعا نخلص إلى القول بان الله تعالى قد عرف المخلوقات بذاته وهو بطبيعة الحال أى التعريف أو المعرفة حجة عليهم عبر تكليفهم بممارسة العمل العبادي من الإنس والجن...، وإذ نتجه إلى العبارتين الأخيرتين وهما (وتنزه عن مجانسة مخلوقاته، وجل عن ملاءمة كيفياته) نجد أن هاتين العبارتين تتحدثان عن الفارق بين المخلوقات التي عرفها الله تعالى بذاته عن ذاته، وبين تفرده عنهم من حيث أزليته تعالى، وحدوث المخلوقات...

لذلك يمكنكم ملاحظة هذا الجانب حينما

يقرر أولا انه تعالى منزه عن مماثلة أو شاكلة مخلوقاته أي بصفته تعالى لم يلد ولم يولد، وبصفته مخلوقين ومولودين...، وهذا فيما يتصل بالعبارة التي تتحدث عن تنزهه تعالى عن المجانسة للمخلوقات بعامة...

ولكن ماذا بالنسبة إلى العبارة التي تجل الله تعالى عن ملاءمة الكيفيات أي الإشارة إلى الكيفية بعد الإشارة إلى الأصل.

بالنسبة إلى الكيفيات أيضا فان الله تعالى هو أعظم من أن يقارن بالكيفيات التي تطيح مخلوقاته لكن ثمة نكات هنا ينبغى لفت النظر اليها فبغض النظر عن عدم إمكانية المقارنة بين الله تعالى ومخلوقاته من حيث الأصل ومن حيث الكيف نجد أن الدعاء المذكور قد استخدم عبارات متنوعة ومتقاربة في دلالاتها أى أنها



تتماثل وتشترك في دلالاتها من جانب وتفترق الآن ذاته في دلالاتها من جانب آخر.

فالإمام (ع) يستخدم عبارة التنزه ويستخدم عبارة الملاءمة والإجلال في الفقرة الثانية..

فما هو السر الكامن وراء ذلك؟ هذا ما ينبغى على قارئ الدعاء أن يتبينه....

في تصورنا الاحتمالي بطبيعة الحال أن النص عندما تحدث عن المخلوقات من حيث الأصل، فان الموقف الدلالي يتطلب التعبير عن الفارق بين الخالق والمخلوق، بعبارة التنزه لان التنزه هو التقديس والتبعيد ايضاً أي انه تعالى يباعد أو بعد عن أن يكون من جنس مخلوقاته وبعبارة أوضح بما انه أي الإمام(ع) تحدث عن المقارنة في الأصل بين الله تعالى ومخلوقاته لذلك استخدم عبارة المجانسة فقال: (يا من تنزه على مجانسة مخلوقاته)، أي عن المماثلة في الجنس وهو الأصل.

ولكن عندما تحدث عن الكيفيات استخدم عبارة جل عن ملاءمة كيفياته، فالإجلال هنا و الترفع والملاءمة هنا هي التوافق والتصالح بين الأشياء ولذلك فان المعنى سيكون على هذا النحو يا من ترفع عن التوافق في الكيفيات بين مخلوقاته وبينه تعالى فيكون بذلك قد انفرد في رفعته من هنا يستطيع قارئ الدعاء أن يستخلص بالإضافة إلى ما تقدم بان الله تعالى ينزه ويجل أو يقدس ويترفع عن المماثلة أصلا وكيفية بينه وبين المخلوقات.

والمهم بعد ذلك هو استثمار قارئ الدعاء لهذا الجانب وذلك بان يثري معرفته بمعاني التوحيد ومنها تقديسه تعالى وترفعه عن المماثلة بينه وبين المخلوقات وهو أمر يضاعف من حرص الإنسان على ممارسة وظيفته العبادية تجاه الله تعالى والتصاعد بها إلى النحو المطلوب.

(من غير أن تمارس فيما ابتدأت به تغوباً ولا علاجاً) ثم يقول (فيا من توحد بالعز والبقاء وقهر عباده بالموت والفناء...).

طبيعياً أن الإبداع "إذا كان بشرياً أو غير بشري من المخلوقات الأخرى" يظل ممارسة تتطلب تعباً فكرياً أو مادياً...، ولكن بالنسبة إلى الله تعالى وهذا ما يحرص على الإشارة اليه والتذكير به مقطع الدعاء يظل الأمر على الضد من ذلك، من هنا عندما يشير الدعاء إلى أن الله تعالى "الف الفرق" و"أنار الغسق" و"انهر المياه" و"انزل المطر" و"خلق الشمس والقمر":

عندما أشار الدعاء إلى ذلك عقب عليه بان الله تعالى لم "يمارس فيما ابتدأ به لغوياً ولا علاجاً" والسؤال الآن هو ما هي النكات الكامنة وراء الإشارة إلى أن الله تعالى لم يمارس فيما ابتدأ به من الإبداع لغوياً ولا علاجاً؟

أن المعنى العام لهذا الموضوع من الوضوح بمكان كبير، وهو أن الله تعالى لم يتعب ولم يتكيء على المراس ومعالجة الشيء في إيداعه... إلا أن النكتة هي هاتان السمتان أي التعب والعلاج فماذا نستخلص منهما؟

لنقرأ العبارة من جديد (من غير أن تمارس فيما ابتدأت به لغوياً ولا علاجاً)... هنا نظمت نظركم إلى العبارة المشيرة إلى أن الله تعالى عندما "ابتدأ" في خلق الظواهر الكونية من ليل ونهار ومطر... والخ، لم يصدر عنه "لغوب" وهو التعب المصحوب بالشدة ولا "علاجاً" أي المراس أو المزاولة الخ، وهذا يعني انه تعالى مبدع "لا كالآخرين" حيث يتطلب الإبداع ممارسة سابقة أو تعباً يتناسب مع حجم الإبداع، في حين أن الله تعالى أبدع الظواهر بإرادته القائلة للشيء "كن فيكون" بلا مقدمات وعناصر مليونية من الأشياء... وهو رعباده بالموت وفهر عباده بالموت والفناء).

هذه الفقرة أتت بعد مقاطع تتحدث عن إبداع الله تعالى للظواهر الكونية، ولذلك نتساءل قائلين: ما هي النكات الكامنة وراء الفقرة المتقدمة التي تتحدث عن أن الله تعالى قد انفرد بالعز والبقاء، وقهر عباده بالموت والفناء، بعد أن كانت المقاطع السابقة عليها تتحدث عن إبداعه تعالى لليل والنهار وللشمس والقمر....

هذا ما نحاول توضيحه...

أن أول ما يلفت نظرنا هو: أن فقرة الدعاء قالت (فيا من توحد بالعز والبقاء)، أي: استخدمت عبارة (توحد) بمعنى أن وجدانية الله تعالى أو توحيده تعالى قد تجسدت - في جملة ما تجسدت فيه، حيث لا نهاية لعظمته تعالى - في ظاهرتى العز والبقاء.

والسؤال: ما هي النكتة الكامنة وراء التأكيد على العز والبقاء دون سواهما من مصاديق وجدانيته تعالى؟

لانتأمل طويلا حتى ندرك سريعا أن ظاهرة (العز) تتداعى بالذهن إلى معنى يتجانس مع الموقف، وهو: أن إشارة مقاطع الدعاء إلى إبداع

الله تعالى للشمس والقمر ولليل والنهار و... في الخطاب السابق ينتقل بالذهن إلى تفرده تعالى بعظمة الإبداع، بحيث لا مثيل له تعالى في الكون، وهو (عزته) تعالى، أي: انفراده وعدم وجود المثل له، حيث ان معنى كلمة (عز) لغويا تتسحب على ما هو منبع لا يغالب، وعلى من لا يعجزه شيء، وعلى من لا مثيل له، وهي صفات يعجزه شيء، لذلك فان العز هنا يتجانس مع عظمته تعالى في إبداعه المشار اليها.

لكن: يبقى أن نوضح لك ما تعنيه الصفة الملازمة للعزّ، وهي البقاء، حيث قال الدعاء (فيا من توحد بالعز والبقاء)... فماذا تعني ظاهرة (البقاء) هنا؟

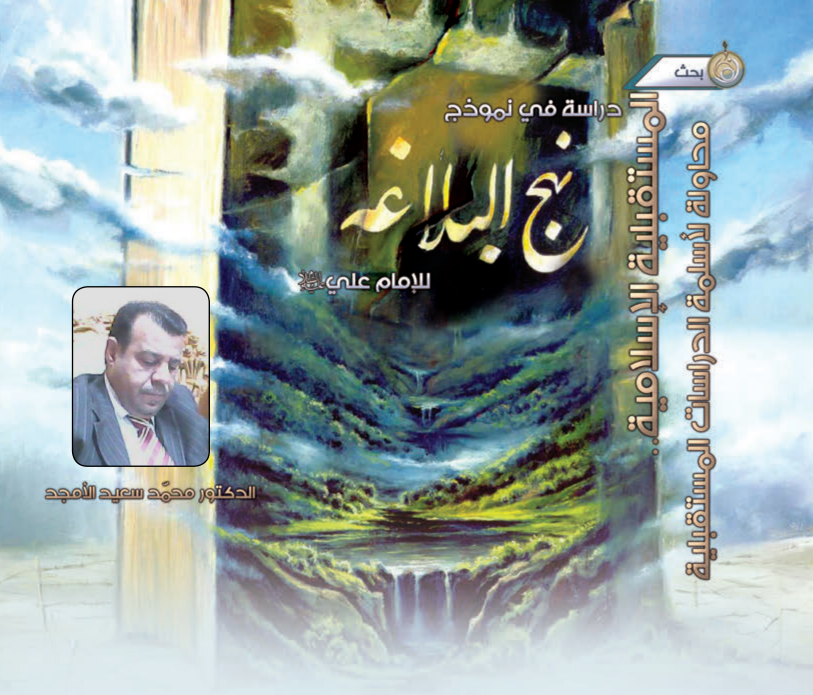
قبل أن نجيبك عن السؤال المتقدم، ندعوك إلى قرائة الشطر الآخر من فقرة الدعاء وهي (وقهر عباده بالموت والفناء) أي: الدعاء بعد أن رسم سمة (البقاء) لله تعالى قابل بين ذلك وبين ما يضادها وهي الفقرات التي تقول بأنه تعالى قهر عباده بالموت والفناء، حيث أن الموت والفناء يضادان البقاء، كما هو واضح.

ولكن السؤال المهم هو: لماذا ذكر الدعاء سمتين هما: الموت والفناء للمخلوقات مقابل البقاء لله تعالى؟

أيضا لا نتأمل طويلاً حتى ندرك سريعا، بان المخلوقات الكونية تتسم بطابعي مضادين للبقاء، هما: الموت والفناء، أما الموت فيعني الوفاة، ولكن (الفناء) اعمّ منه ومن الموت، أي: زوال الشيء، ولذلك ورد في القرآن الكريم قوله تعالى: (كل من عليها فان ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام)، فهنا نلاحظ بأن الآية الكريمة قد استخدمت كلمة (الفناء) للتعبير عن زوال المخلوقات جميعا مقابل (بقاء) الله تعالى.

يبقى أن نتساءل أيضا: إذا كان المخلوق البشري يتسم بالموت، وسائر المخلوقات بالفناء، فلماذا قال الدعاء (وقهر عباده بالموت والفناء)؟ أيضا لا نتأمل طويلا حتى ندرك سريعا بأن الأشياء (غير الجن والإنس) تسبّح بحمد الله تعالى ولكن لا نفقه تسبيحها، فهي من هذه الزاوية تتماثل مع البشر والجن في تقديس الله تعالى وتمجيده.

استطعنا أن نبين جوانب من أسرار (دعاء الصباح) والاهم من ذلك هو أن نستثمر قراءتنا للدعاء، ونتعظ بمضمونه وهو: توحيد الله تعالى وتمجيده، ومن ثم الالتزام بالطاعة والتصاعد بها إلى النحو المطلوب.



### مقدمة الدراسة

بدأ العالم العربى والإسلامي ينتبه إلى ضرورة تفعيل الدراسات المستقبلية منذ عقدين من القرن الماضي، واكتشف أن نواة هذا التفكير الجاد والمثمر على صعيد الواقع، موجودة أساسا في مصادره التشريعية والتأريخية، وانه يمكن صياغة نظرية تتماشى مع الأطر المبدئية و الاجتماعية للمسلمين.

إن علم المستقبل - اليوم - يسعى إلى اكتشاف أفضل الظروف والإمكانات والطرق والوسائل التي تمكن المجتمع من الوصول إلى الأهداف التي يبتغيها، وهو يقوم على قاعدة تقول: أن جزءا كبيرا من المستقبل يتحدد بما نفعله وما نخطط له، إذا لم تعُد المستقبلية مجرد نبوءات وفروض واجتهادات وتوقعات، بل تحولت إلى جهد علمي منظم، يتحدد هدفها في التخطيط الذي يقود إلى مستقبل مرغوب فيه، واقتراح طرق ووسائل واستراتيجيات لتحويل هذا المستقبل المرغوب فيه إلى مستقبل ممكن التحقيق.

المهم، أن علم المستقبل - اليوم - يبحث بصورة

أساسية في وعى الزمن القادم واستجلاء المرامى والأغراض والأهداف، ووضع إستراتيجية للعمل والتجديد الاجتماعي والثقافي وفق الخصائص العلمية لذلك الزمن. وبكلمة: فهو يعني بدراسة ما سيكون وما ينبغي أن يكون وكيف ينبغي أن يكون ومتى وأين.

# أسلمة علم المستقبل

ولأنه قد تكون هنالك أزمات ترغمنا على الدراسات المستقبلية؛ مستقبلية تفاعلية تقاوم الحاضر بتبرير الماضى عوضا عن ابتكار المستقبل. ومستقبلية تخديرية حينما يصبح الواقع لا يطاق تبرر الهروب إلى الأمام إخلاء للحاضر. ومستقبلية انتهازية واحتكارية حينما تحصر الأولويات بفائدة التصورات المستقبلية دون أخذ رأي المعنيين بالأمر. هذا بالإضافة إلى إمكانية اكتشاف أسس التفكير الإسلامي بالمستقبل، وأيضا للمعطيات التي قذفها هذا العلم على صعيد النتائج والتحولات التي تجري في الواقع المعاصر...

لذلك كله مسّت الحاجة إلى محاولة أسلمة علم المستقبل، أي منح هذا العلم رؤية مستكشفة من أسس

وثوابت الشريعة الإسلامية ومقاصدها، لا من باب تطويع الشريعة للجديد القادم من خارج منظومتها المعرفية، بل من أجل اكتشاف جذور هذا العلم في سياق صياغة نظرية إسلامية للمستقبليات، مؤطرة بثوابت الشريعة الإسلامية، تستثمر معطيات نتائجها النظرية في تطوير الحياة الإسلامية، والنهوض بواقع المسلمين باتجاه تخطى الأزمات والتحكم بعالم الغد.

هنالك نوع من الأزمات لا يمكن التحكم بها في الوقت الراهن، وهنالك نوع آخر نتوقع حدوثها مستقبلاً لأنها تحمل خصائص الزمن القادم، وهنالك نوع ثالث من الأزمات المستقبلية لا نعرف كنهها، ولكننا نعرف مثيلاتها أو أجنتها. فما دام علم المستقبل:

- ❖ لا يتنافى مع الأسس الشرعية والمبدئية للإسلام.
- ❖ يمكن له أن يحل الأزمات الآنفة الذكر أو أن يقلل من صدماتها أو يعدّ حلولها.
- ❖ يمكن صياغة نظرية إسلامية له فيما لو اكتشفنا له جذرافي التفكير الإسلامي.



فلماذا لا نؤنسن هذا العلم ونوظف معطياته في حياتنا المعاصرة ونهضة مجتمعاتنا؟ بل هل يمكن لنا إغفال ضرورته؟

يجيب أحد الباحثين الإسلاميين: (ولا أرى مستقبلا للصحوة الإسلاميّة من دون الإسهام جديا في طرح قضايا المستقبل وحلولها على ضوء الإسلام وفي إطاره. دع عنك قضايا الحاضر الرئيسية وحلولها).

ومن خلال ذلك يتضح أن المشروع لا يتشبه بمناهج الدراسات المستقبلية في الغرب أو يسعى لمجرد أسلمتها بل يتحدث عما تفرزه النظرة الكونية التوحيدية من رؤية إسلامية شاملة للمستقبل، تنطوي على إبحار في السنن الإلهية...و بالتالي تكون المحصلة مشتملة على رؤية متكاملة لعملية النهوض والبناء والتغيير الإسلامي

من هنا تكون العودة إلى الأصول (القرآن والسنة الصحيحة والتجربة التاريخية النقية) عودةً إلى مظان هذه الرؤية وسبل اكتشافها والتنظير السليم لها، وهي ليست حركة تراجعية أو جمودا على التراث، فان هذه الأصول ثابتة في مضامينها متحركة في أبعادها، كما أن الشريعة تفسح المجال ليتحرك المجتهد أو الباحث في دائرة المتحول أو ما يسمى بـ (منطقة الفراغ) من أجل استنتاج وتنظير ما يلائم مستجدات العلوم والمعارف ومتطلبات الحياة المعاصرة، ومنها مجال الرؤية المستقبلية. فليست المسألة إلا من قبيل العودة إليها من أجل انطلاقة حضارية إلى ما يشرع لكل جديد قادم، ويوجب كل تطور حاضر، بداهة خاتمية الشريعة الإسلاميّة وخلود منهجها في كل زمان ومكان، وصلوحها للتعامل مع مستجدات الحياة.

# نهج البلاغة نموذجا للرؤية

إن أسلمة علم المستقبل كما تستدعي العودة إلى مظان الرؤية المستقبلية، هي بحاجة إلى دراسة شاملة للأزمنة الثلاثة (الماضي والحاضر والمستقبل) وفق رؤية تحليلية يمتزج فيها العقل بالتصور، تبتكر لنا منهجا يمكننا من وضع المحتملات على الطاولة ودراستها وتشريحها وإعداد علاجاتها ورسم طرق التعامل القادم معها أو إعداد بدائلها، وبشكل إسلامي مثمر بناء، نتجاوز من خلاله تخلف الماضي والنظرة الرجعية تجاهه، وتعثر الحاضر وأزمات الصراع معه، وتشوف المستقبل والتطلع إلى النهضة إزاءه.

و(نهج البلاغة) ذلك الكتاب القيم الذي جمع من أقوال أميّر المؤمنين عليّ بن أبيّ طالب (ع) وخطبه وحكمه وآرائه ورسائله، في مناسبات سياسية وإدارية واجتماعية، يمثل أحد هذه المصادر المعرفية الهامة للشريعة الإسلامية، لا باعتباره (ع) آية في العلم والأدب ومصدرا لتوالد الأفكار بشكل مستمر (يقوم في أسس البلاغة العربية في ما يلي القرآن من أسس وتتصل به أساليب العرب في نحو ثلاثة عشر قرنا فتبني على بنائه وتقتبس منه ويحيا جيّدها في نطاق من بيانه الساحر) فحسب، بل باعتبار أن حكم الإمام (ع) ورؤيته للواقع والفكر هو حكم ورؤية الرسول الأعظم(ص) نظرا لما

ثبت عن النبي (ص) في الأخبار الصحيحة أنه قال: ((علي مع الحق والحق مع عليّ يدور حيثما دار)).

وعلى صعيد التطبيق ومعطيات الممارسة، فانه (ما استطاع أحدٌ قط أن يحصى عليه كلمة خالف فيها الحق الصراح، في سلمه وحربه، وبين صحبه أو بين أعدائه وأن الدين الجديد لم يعرف قط أصدق إسلاما منه ولا أعمق نفاذا فيه) كما يقول العقّاد.

ومع الجانب الشرعي في اعتبار (نهج البلاغة) نموذجا لرؤية إسلامية في حقل المستقبليات، هناك عبقرية خاصة في التفكير والتنظير للعلم والكون والحياة والمجتمع والفرد والمستقبل والزمن، يجعلك أمام حشد من الأفكار لا ينفك عن التوالد والإنشعاب والتكاثر مهما أمتد الزمن، ويضبطها العقل الحكيم والمنطق القويم، (فخيال عليّ نموذج للخيال العبقري الذي يقوم على أساس من الواقع فيحيط بهذا الواقع ويبرزه و يجليه ويجعل له امتدادات من معدنه وطبيعته، ويصبغه بألوان كثيرة من مادته ولونه، فإذا بالحقيقة تزداد وضوحا وإذا بطالبها يقع عليها أو تقع عليه.

وهذا هو ما تتطلبه الدراسات المستقبلية، فان من سمات علم المستقبل اعتماده بصورة أساسية على العقل مقترنا بالخيال والعاطفة والحدس، ومعنى ذلك أن الأرضية الأساسية للتفكير المستقبلي هي أرض الوقائع والمعطيات لا أرض الأوهام والتخيلات. وهو ذات الأمر الذي يعين على تفسير اختيار (نهج البلاغة) كنموذج تنظيرى للرؤية المستقبلية.

ومن خلال تتبعنا لنصوص ((نهج البلاغة)) وجدنا ملامح واضحة لهذا التفكير، تجمع بين وعي الماضى وتكريس السنن التاريخية وبين الانطلاق إلى تشخيص آليات نهضة الحاضر، وصولا إلى التنبؤ بالمستقبل ورسمه إسلاميا من خلال البحث في معطيات الحاضر ونتائج التجربة الاجتماعية التي عاشها الإمام عليّ (ع) بقلبه وعقله وجسده، ثم أطرها بإطار فلسفي شمولي عام يصلح بجدارة للامتداد الزماني والمكاني.

نجد ذلك من خلال مجموعة من التنبؤات والحلول والتوقعات والخيارات والتوظيفات والبدائل والأفكار، تضمنتها نصوص نهج البلاغة ممّا يشكل منظومة معرفية لافي إطار المستقبليات فحسب، بلفي إطار تكامل رؤيوي للحياة الإنسانية والعقيدة و المجتمع.

وليس البحث هنا عن المناهج العلمية والوسائل الاستكشافية أو الإستراتيجية التوقعية، فهذا ما يترك للباحث الميداني المشتغل في حقل المستقبليات، وهي مما لا تستقصي فيه البحث نصوص (نهج البلاغة) أو تركز عليه.. إننا بصدد اكتشاف شرعنة وأهمية هذا الحقل في نصوص (نهج البلاغة) بما تشحد فينا اليقظة الساهرة إزاء ما يطويه الحاضر من تحركات وتشد انتباهنا نحو الحدث، وتحفزنا إلى التخيل بأن تطلق العنان لخيالنا كي نتصور العديد من السيناريوهات المتنوعة التي تمزج ما هو متوقع بما هو مجهول ومشكوك

إن استقصاء هذا الجانب من شخصية أميّر

المؤمنين (ع) يساهم في تكوين نظرية إسلامية في حقل المستقبليات، مما ندرك أهميته في حياتنا العلمية والسياسية والثقافية، نحو ترسيخ القيم الإلهية في المجتمع. ولعل وصف ضرار بن ضمرة للإمام على (ع) بأنه (بعيد المدى) يؤيدنا في اكتشاف رؤية الإمام (ع) للمستقبل، فانه أراد أنّ الإمام ذو نظرة مستقبلية لا يرى الأمور من زاوية ضيقة. بل يلاحظها من زاوية الماضي والحاضر والمستقبل.

ولكن قبل البدء في اكتشاف ملامح هذه الرؤية المستقبلية ينبغي التأكيد على أننا لا نكرس البحث عن حيازة الإمام عليّ (ع) لعلم الملاحم والفتن أو المنايا والبلايا، لأن هذين العلمين الكاشفين للمستقبل من مختصاته (ع) يستقيهما، من خلال قربه لبيت النبوة والرسالة، فيما ينبغي أن تتجه البحوث نحو المفهوم المستقبلي المساوق لرصد محتملات الزمن القادم وكيفية التحكم بمساراتها وعلاجاتها وبدائلها، مما يمكن أن يوضع بيد الجيل الإسلامي المتطلع إلى الإنعتاق والنهوض.

### رؤية الإمام (ع) للمستقبل

حينما نتأمل في قوله (ع) ((من استقبل الأمور أبصر)) و((من استدبر الأمور تحير)). نتلمس ملامح بدقة متناهية تعبر عن وعى كبير بالمستقبل باعتبار أن علم رؤية ينحتها الإمام للمستقبل يعني (بوعي الزمن القادم ودراسته المبكرة).

فالذي يستقبل الأمور . بمعنى أن يستبقها من حيث التفكير والتخطيط والشرح والتحليل والتنبؤ بمحتملاتها وإعداد بدائلها . يكون مبصرا أي آمنا من الوقوع في مفاجآتها ومتاهاتها وصدماتها، كما أنه سيكون قادرا على التحكم بها عند وقوعها، صاحب قرار مؤثر في توجيهها، لأنه واع لها من خلال استقباله لها وعالم بها من خلال دراسته لها قبل وقوعها.

وكما يوصى (ع) صاحبه كميل (رض): ((ما من حركة إلا وأنت محتاج فيها إلى معرفة)).

فالحركة كما تكون دائرية أي في مفاصل الواقع الراهن، كذلك تكون أمامية أي باتجاه الإعداد للمستقبل وقد تكون الحركة تراجعية إنكفائية أما باتجاه الماضي والموت فيه وإما بالجمود على الحاضر والغوص فيه، وكلا الاتجاهين يغض النظر عن المستقبل ولا يحسب حسابه، وقد لا تكون هناك حركة أصلا، فالإنسان في هذه الحالات الأخيرة، حيث لا اهتمام له - لأنه سيكون بالمستقبل، يكون مصيره الوقوع في الحيرة على حد تعبير الإمام جاهلا به معزولا عنه، وبالتالي سيكون منفعلا به وبأحداثه ومفاجآته، وغير قادر على التحكم به.

هذا ما يفتح الذهن البشري على مسألة التفريق الدقيق بين الفعل والتأثير في حركة الواقع والسنن التاريخية وبين الانفعال والتاثر والعيش على الهامش، ويضع دراسة المستقبل في موقعها الحيوي والمركزي من خارطة السنن وقصدية مهتما بما يجعل الإنسان الخليفة (الاستخلاف والبناء والتغيير)، إذ نجد الإمام



عليّ مستقبلاً أموره سواءً منها ما يختص بالآخرة أو ما يشمل الدنيا والحياة والمجتمع وهذا هو غاية ما تصبو إليه الدراسات المستقبلية ف(أن الأناس الذين باتوا يهتمون اهتماماً جاداً بالمستقبل، ويصنفون الآن عموماً كمستقبليين، يؤكدون على أننا نستطيع القيام بشيء قليل لتحسين العالم الحاضر لأن التغيرات الأساسية تتطلب وقتاً، ولكننا نملك سلطة وقوة كبرى على المستقبل الأبعد، فبذرة تغيير تزرع اليوم يمكن أن تصبح قوة هائلة في السنوات الآتية).

ولكن اهتمام الإمام علي (ع) بالمستقبل لا يجيء كتلك الدراسات رياضيا أو علمياً جامداً، بل في سياق الفكر الإلهي المنبسط على جانبي الوجود، الدنيوي والأخروي، وفق النظرية الدينية التي تدرس البُعدين؛ الحياتي والشرعي.

فالسألة ليست عملية رياضية جامدة، وإنما تتعلق بالوعي الذي يدفع الفعل إلى الإمام، وهو الأمر الذي تتبه له أصحاب (مشروع المستقبلات العربية البديلة) حينما قرروا أن (استخدام النماذج الرياضية لا يعني بأي حال من الأحوال حيادية النماذج) قائلين: (فتحن منا للسنا في عالم الرياضة البحتة التي تقوم على افتراضات مجردة وإنما نتعامل مع وقائع اجتماعية للباحث: منها مواقف واعية أو مستبطنة صريحة أو مكتومة.

والمستقبل ذلك المجهول الذي لا يملك الإنسان من قدرة التحكم به سوى وعيه الحاضر وعقله المدبر وإرادته الحالية، فعملية التحكم به لا تتم إلا من خلال إعمال هذه الآليات للاستعداد له.

والاستعداد عملية لا يستهان بها، خصوصاً أنه مقتضى الفطرة الإنسانية. يقول الإمام محركاً الواعز الفطري والوجداني عند الإنسان ((من تذكر بُعد السفر استعد)).

والدقة تكمن في استخدام لفظ (بُعد)، فقد لا يحرك الإنسان نفس السفر ليُعد أو يستعد، لكنه حينما يتذكر أن السفر بعيد وبكل ما يحفل به الطريق من مفاجآت، يتحرك للاستعداد بدءاً من التفكير بأشيائه وأمتعته ومركوبه إلى التفكير بمقصده ومحتملاته وما سيفعله في حالة نجاحه في طلبه أو إخفاقه فيه.

والأدق في تصوير نواة التفكير المستقبلي في نصوص ((نهج البلاغة)) هي مقولة الإمام عليّ (ع) الشهيرة ((اعمل لدنياك كأنّك تعيش أبداً)).

فالطريق إلى المستقبل، وإن كان نهجا احتماليا بطبيعته إذ لا يمكن التنبؤ بمفاجآته ومحتملاته وأحداثه القادمة، بتمام صورها، لكن إعداد مبادئ التعامل القيمي الثابتة على إعداده (ع) كإستراتيجية للمواجهة مهما كان نوعها، هو المثمر الذي يركز الإمام وبسطه على كافة مناحي الحياة، بشكل كما لو كان الإنسان مخلداً. من هنا فقد عكف الباحثون في قضايا الدراسات المستقبلية على تصميم وتركيب ما يسمى برسيناريوهات المستقبل) وهي أشبه ما تكون بالمشاهد المسرحية التي يرفع عنها الستار، وتحمل في داخلها المسرحية التي يرفع عنها الستار، وتحمل في داخلها

ديناميتها الذاتية. ويكون هدفها استثارة الفكر والتأمل حول قضايا وهموم المستقبل من خلال تلك المشاهد والمسارات الاحتمالية.

فالكلمة الأنفة الذكر تستبطن رؤية للمستقبل غير منظورة من حيث الأمد، إذ يستعير الإمام (ع) أبدية العيش ليشبه به المدى الذي تستشرفه أغراض الفعل الإنساني، لما تتطلبه الأبدية من حث على العمل للدنيا ومن إعمار وادخار وتحديات ورهانات وحسابات. فالإمام على لا يتحدث عن الفعل الميكانيكي المحسوم من حيث نتائجه، بل يؤكد على نوعية خاصة من العمل لها القدرة على إستشراف ما يأتي من الزمان والتحكم به كما لوكان الإنسان العامل مخلداً.

وهذه النوعية من الفعل هي أدق أنواع الاستشراف العلمي لأبعاد المستقبل والتي تتوقف على كم ونوع المعرفة العلمية المتوافرة عن الواقع)، فالذي ينطلق من كونه سيخلد في الدنيا يتحرك بطاقة إشعاعية عالية للاستعداد والدراسة الشاملة لما يتطلبه الواقع من ذمقومات فكرية للبقاء والبناء.

فمباشرة المستقبل . هنا . تقوم على أساس (حدسي مشخص) وليس على أساس أي من النماذج الرياضية المستخدمة في استشراف المستقبل والتي نجدها في النماذج العالمية أمثال نادي روما أو نموذج ميزا روفيتش وبستل أو نموذج مؤسسة باريلوتشي أو غيرها، لأن المسألة هنا ترتبط بالبنية الفكرية للإنسان المسلم لا بالمنتجات المادية والعلمية المختبرية.

فلا يدخر الإمام (ع) وسعا في الحث على الاستعداد للزمن القادم والتخطيط له أو التحصن ضد أحداثه، من أجل بناء غد أفضل: ((ما من يوم يمر على ابن آدم إلا قال: أنا يوم جُديد، وأنا عليك شهيد، فقل في خيراً واعمل خيراً فإنك لن ترانى بعد أبداً)).

في سياق عملية جادة وواعية لجلب انتباه الإنسان للزمن الذي يحتضن حركته. وفيما يمر منه وما يأتي يتشكل وعي الإنسان وبناؤه الحضاري وفعله الاجتماعي. من هنا يتحتم انتهازه كمادة للإبداع الإنساني (أما الطريقة أو الوسيلة فهي تجربة ذات دلالة أي تخمين الشكل أو العمل الذي يحمل الفكرة والبدء بعد ذلك في البحث عن فكرة داخل مُعطية ملموسة). المهم هو التحرك والباقي متروك للممارس. يقول (ع): ((انتهزوا فرص الخير))، ((إضاعة الفرصة غصة))، ((ما أسرع الساعات في اليوم، وأسرع الأيام العمر))،

لأن الذي يأتي من الزمان هو الذي تناله حصة الاستعداد، أما ما مضى منه فلن يعود بنفسه، بل يصلح لأخذ العبرة واكتشاف القيمة منه باعتبار أن مادة الصراع نفسها تعود بأشكال مختلفة في المستقبل، الأمر الذي يدعونا للاستعداد من أجل صراع قادم ونهضة جديدة في الزمن الأتي.

والزمن القادم تحكمه سنن مضطردة ينبغي الوعي بها وبكيفية التعامل معها والاستعداد لها، وكل

من بلغ مرحلة الوعي المنشودة، فهو بشكل تلقائي يتحرك للقائها ويستعد لمفاجآتها. وهذه هي المعادلة التي يرسمها الإمام: ((ومن عرف الأيام لم يغفل عن الاستعداد)). أما المعادل السلبي للاستعداد فهو الغفلة، وهي لا مجال لها في قاموس النهضة، منها ويقرر أن نتيجة الغفلة عن الزمان القادم وسنن التاريخ الصارمة هيأن الزمان سيخون الغافل، بمعنى خروجه عن دائرة تحكم الإنسان لذا يحذر الإمام: ((من أمن الزمان خانه)). وأيضاً ((كالمستثقل النائم تكذبه أحلامه، والمتحير القائم يبهظه مقامه: لا يدري أله ما يأتي أم عليه)). و((فإن من لم يحذر ما هو سائر إليه لم يقدم عليه)). و((فإن من لم يحذر ما هو سائر إليه لم يقدم للنسه ما يحرزها)).

ويؤكد باستمرار على قيمة المستقبل وافرازات نتائجه بالتصور والحدس والعملية العقلية المسماة في نصوصه برالنظر) أو (البصيرة)، ليعلم الإنسان من الآن كيف يواجه الأمور القادمة ويوجهها باتجاه مصالحه العليا ومبادئه الأخلاقية، وإلا خانه الزمان بمعنى تخلف الإنسان عن زمنه القادم لغفلته عنه وجهله بمساره الذي يلوح في الأفق. وهذا ما يسميه بوفر بر(المناورة المضادة)، إذ يقول: إن اختيار المناورة المضادة يرتقي لطرق ستراتيجية العمل، فعندما نعرف ما إذا كنا نريد أن نمنع وقوع حدث ما أو تسهيل وقوعه أو استغلاله فبوسعنا أن نستنتج منه التدابير العملية القادرة على تحقيق هذا الهدف السياسي الراهن.

### القوة العقلية والأحداث المقبلة

يدعو (ع) إلى استنطاق الأمور القادمة بما يتمتع به الإنسان من قوة عقلية حاضرة، فهو مكلف من الآن للنظر فيها وتدارك موقفه الصحيح حينها؛ ((فقد آن لك أن تنتفع باللمح الباصر من عيان الأمور... فمن الآن فتدارك نفسك وانظر لها، فإنك إن فرّطت حتى ينهد إليك عباد الله ارتجّت عليك الأمور، ومُنعت أمراً هو منك اليوم مقبول)).

فإذا كانت الدراسات المستقبلية المعاصرة تؤكد على ثلاثة مستويات كبرى لعوامل التطور:

 نيار التطور الذي يسير بتأثير عوامل لها إستطالاتها بحيث يمكن توقع نتائجها إلى حد معين.

♣. الأحداث التي تأتي ولادتها نتيجة إقترانات مناسبة في ظروف غير مناسبة فتتدخل بصورة سيئة في نتائج التوقعات الدقيقة والتي طرحت مسبقاً قبل وقت طويل.

❖ العبقرية والإرادة الإنسانية، والتي تشكل عاملاً مستقلاً يستطيع التأثير بقدر معين سواء على مسيرة التطور أو على الأحداث ذاتها.

من أجل التنبؤ بأنظمة المستقبل والتخطيط للتعامل معها أو استباق مناهجها المثمرة على صعيد الواقع، فإن الإمام في النص السابق يرصد هذه المستويات الثلاثة الكبرى للتطور؛ فيجعل تيار التطور فيما يرتج من الأمور على الإنسان، والعبقرية والإرادة الإنسانية في تدارك النفس والنظر لها. لكنه يتجاوز ذلك المستوى الثالث أى كون الأحداث مما تتدخل



بصورة سيئة في نتائج التوقعات الدقيقة حتى يخبر عن قطع ويقين بصورة مواجهة الأحداث ونتائجها وان طرحت قبل وقت طويل، لا لأنه لا يرى ما وراء الواقع ويُخبر عن الغيب. وإن كانت له القدرة على ذلك كإمام معصوم ـ بل لأنه بصدد تأسيس قاعدة كلية في مجال المستقبليات وفي حقلها الاجتماعي بالتحديد.

يقول بأن نتائج (الانتفاع باللمح الباصر من عيان الأمور) أي إن نتائج إعمال القوة العقلية في معطيات الحاضر تقود بشكل اطمئناني لنتائج قريبة من المتوقع (مُنعتُ أمرا هو منك اليوم مقبول). وبهذا يختلف منهج الإمام المستقبلية في عدم جعل الأحداث ألغازا تربك ولادتها في ظروف غير مناسبة حسابات ونتائج المشتغلين ببحوث المستقبل، عن طريق تحويلها إلى أشياء مرئية بقوّة العقل وعدسة الخيال، ممّا يقلّل من تأثيرها على سبل المواجهة والنتائج المتوقعة أو يجعل تأثيرها هامشيا خارج القرارات والنتائج المرسومة

ومنشأ الاطمئنان الذي يؤسسه الإمام (ع) على صعيد نتائج المواجهة يختلف عن منشأ التردد والاحتمال الذي تضعه الدراسات المستقبلية في نتائجها، فإنها تولي الجانب الاقتصادي والتكنولوجي اهتماما أساسيا بينما يقل ذلك الاهتمام بالنسبة إلى الجوانب الثقافية والاجتماعية بزعم ثبوت واطراد العلاقات في الجوانب الأولى وعدم ثبوتها واطرادها في الجوانب الثانية.

وفي الحقيقة أن المنهج الإسلامي لدراسة المستقبل ومواجهته، بما أنه يعتمد مبادئ ثابتة ثقافية واجتماعية تحددها الشريعة وأحكامها ومقاصدها النابعة من الوحى والنص، ينبغى أن يسودها الثبات والاطراد أيضا، وهذا ما لا تتوفر عليه المعرفة الوضعية بالنسبة إلى الجوانب الثقافية والاجتماعية، لأن منهجها تجريبي محض.

يقول أدوارد كورنيش - بهذا الصدد -: يعاني الإنسان من مشكلات عديدة جدا، ولكن لديه مخزونا وفيرا من الحلول، فكثير من الحلول التي بدت مستحيلة وجد حلولا لها أو هو في سبيله إلى الحل، وحيث يفشل نهج ما قد يثبت حل آخر نجاحه.

فيما يختط المنهج الإسلامي قواعد عامة للتعامل الاجتماعي والثقافي سواءً للمجتمع ذاته أو للتعامل مع مستجدات العصر الفكرية والتكنولوجية، ويترك الغوص في الوسائل والآليات العملية والإحصائية المتغيرة للمشتغلين بها. وعليه تكون نتائجه المتوقعة والمنهج الذي يختطه للتعامل مع المستقبل، نتائج ومناهج ثابتة تقريبا، وإن كانت مفاصل الواقع وأحداثه ومستجداته متحوله ومتغيرة.. فالعلم الذي يدخره الإمام للمستقبل هو الوعي الديني الثابت بكيفية التعامل المثمر والصحي مع حمولاته وتحولاته فيقول: ((لا كنز أنفع من العلم)).

لأن العلم مفهوم انبساطي يتمدد على كل تحول قادم واكتشاف مقبل، يتحكم بمسار التعامل الصحيح معه دراسة وتلقيا وتداولا وسلوكا، فالادخار استعداد

حاضر للوعى وتسلح مثمر لما يجيء به المستقبل.

وستتضح ملامح الرؤية بصورة أكبر في فقرة مفردات الخطاب المستقبلي...

استقبال الأفكار: دعوة إلى الحوار المستمر

والجدير ذكره أن لم يقتصر الإمام على استقبال الزمان وحوادثه، بل امتد شعاع رؤيته المستقبلية لتشمل استقبال الأفكار وكيفية التعامل مع المناهج الفكرية والتيارات الثقافية القادمة، فالزمان القادم كما هو محمل بالأحداث محمل بالأفكار أيضا، والتي تتوالد كنتيجة طبيعية لتراكم خبرة الإنسان وتزايد معرفته بما حوله. فحينما تكون هناك أفكار وآراء حول قضية سياسية أو ثقافية أو اجتماعية، فالمنطق يستدعي سماعها والاطلاع عليها جميعها، لمناقشتها على أقل تقدير واثبات خطئها أو صحة الرأى والفكرة المعينة الصائبة الحقة. وهذا هو المنطق الحواري والأسلوب الجدلى المثمر الذي أكد عليه النص القرآني:

((الَّذِينَ يَسْتَمعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبعُونَ أَحْسَنَهُ))، ((ادُّعُ إلى سَبِيل رُبِّك بِالحكمة وَالْمُوْعظة الحسَنة وَجَادلُهُم بالَّتِي هَي أَحْسَن ))، من هنا يقول الإمام: ((من استقبل وجوه الآراء عرف مواقع الخطأ)).

وهي دعوة . كما تضاهي بل تفوق أحدث صيحات الحوار ودعوات أدب الاختلاف . كذلك هي خطة مستقبلية تنبهت إليها بقرون متطاولة بعد الإمام، إذ يقول صاحب (المستقبلية): وحين تمضى الدراسات عليّ بنا الحياة نحاول باستمرار تطوير صندوق أدوات أفكارنا. وحين نكتسب أدوات جدية أقوى، أي حين نطوّر معارفنا وحكمتنا، نشعر بالثراء ونصبح أكثر أمنا واطمئنانا داخل نفوسنا، ونحسّ أننا أحسن قدرة على مواجهة تحديات المستقبل. إن قوة الأفكار لا تعرف بوضوح دائما لأنها خفية ويصعب تقويمها، ولكن تمثل مصدرا ثمينا جدا.

وينزع رجال الأعمال إلى التوكيد على رأس المال المادي لا الثقافي، لأن الثروة المادية يمكن حسابها بسهولة واستبدالها على الفور. على أن رأس المال الثقافي أكثر أهمية عموما فالصحوة المتأخرة للمستقبليين الغربيين على رأس المال الثقافي الذي يدعو إلى استقبال الآراء والأفكار قد أكد عليها الإمام في النص السابق لمعرفة مواقع الخطأ مستقبلاً.

وكلمة (وجوه) الواردة في النص (وجوه الآراء) تشمل كل رأى سديد وفكرة صائبة سواء كانت من الماضى أو الحاضر أو المستقبل. وهذا يختلف عن طرح تلقي الأفكار لدى المستقبليين، الذين يعلنون عداءهم الساحق للتراث والماضى ويجعلون من ذلك العداء جوهرا للحداثة بزعم أن (الإنسان لم ينته أمره عند الحدود التي انتهى إليها في العصور التي مضت والحقب التي درست، وأن من الضروري ومن المكن تفجير هذه الطاقات بعملية تجاوز كامل للماضي وبناء جديد للإنسان لتحريره من قيود القديم والتقليد، وإطلاق قدراته الكامنة المبدعة كي يتسنى له تحقيق ما ينتظر منه مما لم يخطر في بال القدماء ولافي بال

أحد).

فالماضى أو التراث ليس مجرد إنجازات عادية عارضة، وإنما هو في صميمه روح ونمط في التفكير والفعل والعيش، وهو تجربة أما إنسانية وإما مادية، تترشح فوق سطحها القيم المطلقة القابلة للتعاطى والأخذ والإعادة. لهذا يؤكد الإمام على استقبال الأفكار ومعرفة مواقع الخطأ، لأن دراسة صيغ حياتية مستقبلية أفضل قادرة على التحدى والمواجهة لا تبدأ من (فراغ) بل من (رأس سطر)، يعني أنها تهضم الإخفاقات الفكرية الماضية وتجارب البشرية السابقة لتمثل وعيا جديدا ينتج صيغة حياتية جديدة.

فالفكر إلى جانب النظر يكملان بعضهما لينتجا منهجا نقديا يحاكم الأفكار، يكتشف خللها ويحاورها بشكل مثمر بناء. فيما تعتمد معظم الدراسات المستقبلية الغربية على عملية النظر دون أن تستند إلى مرجعية فكرية محكمة، الأمر الذي يحول دون تكامل المنهج النقدى ويحمل (كورنيش) على التخوف من تقويم الأفكار المستقبلية ويدعونا إلى قراءة مستقبلنا كجماعة لها خصوصياتها المعرفية وتحدياتها التي تواجهها.

# تطبيقات على حالة العراق

وبعد أن استعرضنا الأساس الإسلامي الشرعي للتفكير المستقبلي عبر نموذج (نهج البلاغة) نتطرق إلى إثارة حول إمكانية تطبيق مشروع المستقبلية الإسلاميّة في العراق، فنقول: يمر العراق اليوم بتحولات كثيرة وكبيرة على خلفية سقوط النظام الديكتاتوري الذي جثم على صدره طيلة عقود من الزمن محدثا مساحة تخريبية واسعة،الأمر الذي يحتم على نخبه الاشتغال على المساحات الفارغة ومحاولة ملئها بكل ما تتطلبه حاجات الواقع ومستجداته المختلفة وافرازات حركة العالم من حولنا بكل علومه ولغاته واشكالياته.

وفي اعتقادي، أن الهلامية والفوضوية التي مرّبها الوضع العراقي بعيد السقوط ما هي إلا نتيجة لعدم وجود تخطيط مسبق لمرحلة ما بعد السقوط بالنسبة إلى شكل نظام الحكم وطبيعة المشاركة الجماهيرية واستشراف المطاليب الشعبية الملحة وترتيب أولوياتها وترسيم حدود العلاقة بين مؤسسات الدولة والمؤسسات الشعبية والمجتمعية ووضع الخطط والبرامج التنموية والاقتصادية اللازمة وغير ذلك.

من هنا ينبغي تفعيل مشروع أسلمة الدراسات المستقبلية في العراق، بعد أن تم ملاءمة محتواه مع النصوص الإسلاميّة أولا، ووجدت إمكانية توظيفه لخدمة المباديء الإسلامية والإنسانية التي يختزنها وعى العراقيين ثانيا، وتم توضيح ثمرات هذه النوعية من الدراسات وفعلها في توجيه الأحداث وتأمين سير صحي وصحيح للقيم وسط متغيرات الواقع وسيناريوهاته المتوقعة ثالثا.

حينئذ ،يمكن الاستفادة من هذه الدراسات وتوظيفها للنهوض بواقع الإنسان والمجتمع والدولة،عبر مجموعة من المحاور؛



❖. ففي الجانب السياسي يمكن للدولة برعايتها لورش عمل متخصصة تعدّ سيناريوهات مستقبلية محتملة لحركة السياسة العراقية والعربية والعالمية من خلال مؤشرات ومعطيات واقعية،من أجل بناء كيان سياسي عادل وتأسيس دولة عصرية رائدها القانون والدستور ومؤسسات المجتمع المدنى ،يمكن لها أن ترعى مصالح جميع مكونات الشعب العراقي وتعمل على اشراكها وتمثيلها ، بما يمحو نتوءات الواقع السياسي العراقي ويذلل جماح بؤره المتوترة كالإرهاب والفساد والتخريب،كما يمكن التخطيط للقضاء على صور التهميش والتمييز والمحاصصة والبطالة ،والعمل على تحسين الخدمات وترويج الثقافات السياسية الصحيحة ومسألة الحقوق والحريات والى ذلك.حيث يمكن عن طريق ورش العمل تلك أن يستشرف مستقبل هذه الأمور واتجاهاتها فيتمّ وضع الخطط والعلاجات من الآن ولمدى زمني منظور... وصولا إلى رقي المجتمع والنهوض بالواقع.

 وفي الجانب الثقافي والفكرى، لا بد من دراسة الأساليب والدوافع التي أدت إلى عزل الثقافة عن مصادر القرار ومرافق الحياة أو التي أدت إلى ضعف وفتور مرافقة النص الثقافي لحركة الواقع والجماهير، وتأسيس حالة من الالتقاء وردم الهوة ما بين الثقافي والسياسي، كما يمكن من خلال مشروع المستقبلية الإسلاميّة طرح الخطط والبرامج المستقبلية القابلة للتنفيذ في القادم من السنين، تلافيا لإشكالية التقاطع وتأسيسا لحالة ثنائية تلاقح بين الأصالة والإبداع في الفكر، وهذا أيضا يتم من خلال ورش عمل متخصصة في قراءة النص نتمرن على أساليب الاستشراف وأهدافه وأنماطه ومناهجه.

 وفي الجانب الاقتصادي لا بد من دراسة مؤشرات الواقع للاقتصاد العراقي الراهن وما نشير إليه من اتجاهات مستقبلية متاثرة بحركة الاقتصاد العالمي والسوق الحرة والعولمة والخصخصة، تمزج ما بين الدراسة الاقتصادية المتخصصة ومناهج استشراف المستقبل الاقتصادي، لنضع بالتالي خطة اقتصادية تتلاءم مع القيم السائدة في المجتمع العراقي وحركة الاقتصاد العالمي، لإنعاش دخل الفرد وتغذية عجلة الرفاه والتقدم ودفعها إلى الإمام.

 وفي الجانب الاجتماعي، أيضاً ينبغي استشراف المناهج الاجتماعية والتربوية وملاحظة مؤشرات واتجاهات الواقع، فهاهنا مجتمعان، حديث يلهث وراء مقولات العولمة وافرازاتها الثقافية ومجتمع منغلق على قيمه يصف كل ما يرد من الحداثة بأنه وقوع في دائرة الجاذبية الاستعمارية وروحها الذرائعية، وهنالك خط تلفيقي ثالث يحاول أن يحدّث المجتمع وفق أصول وقيم خاصة ويعمل على غربلة الفوائد لخلق مجتمع فاضل متطور، لا بد من دراسة مستقبل هذه الطروحة الاجتماعية التأصيلية ووضع خطط قادمة لإنعاشها والترويج لها أو ابتكار نظرية للتعامل الاجتماعي تتلاءم مع أمواج المستقبل القادمة وتحولاته المتوقعة كسيادة ثقافة المشاهدة وشيوع ثقافة الاتصالات والانترنيت وما شابه ذلك، وفق خطط وبرامج لورش عمل متخصصة في هذا الجانب.

 وهكذا في الجوانب الأخرى، النفسية والأخلاقية والتربوية والعلمية والزراعية كل هذه الجوانب من المكن تفعيلها وفق مشروع اسلمة الدراسات المستقبلية وما يطرحه الباحثون والمفكرون الإسلاميون من مشروع المستقبلية الإسلامية التي وضحنا مفهومها ودلالاتها وأبعادها الفكرية والسلوكية والإدارية والتي أثبتت للآخرين جدواها فخ التقليل من صدمات المستقبل المتوقعة بل وفي توجيه الحركة السننية والزمنية القادة بعد رسم سيناريوهاتها المتوقعة والمحتملة والمفترضة وطرح البرامج والبدائل التي تستهدف:

أولاً: تحصين قيم الفرد المسلم وصيانتها من رياح التغيرات القادمة وتحولات

ثانيا: ترويج القيم والمعارف الإسلاميّة وتحريكها في المجتمع وبدءا من الفرد.

ثالثًا: بناء كيان الدولة بما يؤمن سيرا عادلا لأجهزتها ومؤسساتها وفق مطاليب

رابعا: تحديث الفرد والمجتمع وتطوير وعي كل منهم لمسايرة ركب التقدم

خامسا: تضمين علاج إشكاليات الحاضر الخصائص المعرفية والنفسية المتوقعة لتفادي التكرار أو الوقوع في متاهات الحدث المستقبلي.



كم يصعب على أحدنا أن يكون في موقع يكره أن يكون فيه، بل يستبعد ذلك!

وكيف يكون منغمسا في ما يتحاشى الوقوع فيه؟! كيف يشذُ وهو الملتزم، وكيف يعمى وهو بصر؟!

كيف يدّعي البراءة ممّن يعدل عن مذهبه، بينما عدل قبل أن يعدل؟!

في مدرستنا المتواضعة....

وداخل صفّنا البسيط....

وبعد انتهاءِ الحصّة الأخيرة...

التفتت إلى...

أبصرت في عينها ملامح عتب وأسف لم أعهدها من قبل...

كانت نظراتها غريبة، تشي بأزوف ساعة لرحيل...

همهمت شفتاها بكلمات لم أفهمها، فقد استرقت المسافة صوتُها...

تجاهلتُ ذلك ورحتُ أقتصر المسافة بخطوات مضطربة وعينين

متسائلتين...

سألتها: ما الخطب؟

استجمعتُ قواها لتقذفني بتهمة لا ذنب لي فيها، بل كانت آخر ما كنتُ أتوقّع حدوثه.

. أهلك تشيّعوا، ولابدّ أنّك ستتبعينهم...

قالتها وانصرفت مسرعة.

انصرفت مخلَّفة وراءها صمتاً يثير في نفسي حزناً عميقاً.

سامحك الله يا صديقتي... سامحك الله... عدتُ إلى البيت وفي ذهني ألف سؤال وسؤال... ولكن ما كان يُخفّف عنّي هو مع مراقبتي المستمرة لأهلي، لم ألحظ عليهم أيّ شيء ممّا قالته

فكيف عرفتُ أنّ أهلي تشيّعوا قبل أن أعرف نا؟!

تركتُ الموضوع... تناسيتُهُ...

ها أنا الآن أُنهيتُ المرحلة الإعدادية، ولازال بعض المتشيّعين من أهل قريتي يتردّدون لزيارتنا، فيجالسون أبيّ وإخوتي لساعات طوال...

ولكنّي كنتُ مطمئنةٌ، فهؤلاء لن يستطيعوا أن يزحزحونا عن مذهبنا قيد شعرة.

ومن يدري؟

صديقتى!

فإنّ الأمل كبير في أن يرجع هؤلاء عن تشيّعهم إلى رشدهم، إلى مذهب آبائهم وأجدادهم.

هذا كان أملى....

ولكن ما حدث عكسه تماماً.

فقد تكاثفت الزيارات وأصبحت متبادلة! وتحوّل منزلنا إلى مجلس للمحاورة، والمناقشة،

وعرض وجهات النظر!

ولم أعد أرى إلا كتب الشيعة والمتشيعين!

فهذا كتاب (المراجعات) لشرف الدين، وهذا كتاب (ثمِّ اهتديت) للتيجاني، وذلك كتاب (ليالي بيشاور) لسلطان الواعظين السيّد محمّد الموسوي الشيرازي، وغيرها الكثير.

وقفتٌ موقفَ المتفرّج الذي لا يقوى على فعل شيء يقابل ما يجري حوله.

وبقيتُ على هذه الحالة إلى أن زارتني إحدى صديقاتي، فبينما كنّا نتجاذب أطراف الحديث في مواضيع مختلفة كانت تتدرج قليلاً قليلاً إلى أن وصل الحديث إلى الجانب الديني، فسألتني كالمقتنصة: عن أي إمام تأخذين فتاواك؟

أجبتها بسرُعة: الشافعي، وأنت؟

تلعثمت بإجابتها كأنّها لم تصدّقني! ثمّ قالت: أنا، لا أدري، لكنّي سمعتُ أبيّ يتحدّث عن الإمام أحمد بن حنبل وفتاواه!

عندها لمع في ذهني سؤالَ غريب: ترى، أيّ المذاهب أصح؟

وأيّ المذاهب هو مذهبك يا سيّدي يا رسول

هل الحنفي، أم المالكي، أم الشافعي، أم الحنبلي؟

وهُل يمكن أن يكون للمسألة الشرعيّة الواحدة حكمان أو ثلاثة أو حتى أربعة؟

وأيّ حكم منها هو حكم الله ورسوله؟

هل الوجوب، أم التحريم، أم الاستحباب، أم الإباحة؟

يعد هذه الحيرة، وصلتُ إلى نتيجة حقيقيّة هي: أنّ الله واحد والدين واحد، فلابدّ أن يكون الحكم واحداً.

ترى، أين مذهب الشيعة من مذاهبنا الأربعة، وهل فيه اختلاف كما فيها؟

و للذا لا يتشيّع، ويعلن تشيّعه إلاّ من كان شجاعاً وموضوعيًا في تفكيره؟

لأُروي ظمأ أسئلة تلهث بحثاً عن أجوبة معقولة، بادرتُ إلى دراسة عقائد الشيعة، وخاصّة أصل الإمامة، حيث كنتُ أتساءل: لماذا يعتبره الشيعة أصلاً من أُصول المذهب، بينما يعتبره أهل السنّة فرعاً أو أقل من ذلك؟ اطّلعت على بعض الأحكام الشرعيّة وعلى جزء من سيرة كلّ إمام من أئمتهم.

ليت شعري، أيّ نور إلهي كان قد حُجب عنّي بستائر الزيف والتحريف؟

وأيِّ ضمائر مسلمة كانت تعلم بذلك ورضيت ،؟

سنوات عدّة، وأنا على مقعد الدراسة، ولا أعرف من هو الحسين ابن على (ع)، وماذا تعني كربلاء!!

سنوات عدّة وأنا أذهب إلى المدرسة كلّ يوم وأرجع، ولا أفهم لماذا نخصّ عليّ بن أبيّ طالب من بين الصحابة بقولنا: (كرّم الله وجهه) وعلى ماذا يدلّ هذا!

لله أبثُ أسفِي وقلَّة حيلتي...!

وأستغفر الله لأحد أساتذتي في مادة التربية الإسلاميّة عندما سأله أحد الزملاء: ما الفرق بن مذهب السنّة ومذهب الشيعة؟

قال وقد أعرض بوجهه كمن ذُكر أمامه من يحرم ذكره: أستغفر الله...

دعنا منهم يا بُني، دعنا منهم...

الله يهديهم...

لا أعرف لماذا كان جوابه بهذا النفور وبهذه السرعة!

هل لجهله بحقيقة هذا المذهب وعدم قدرته على الإجابة بشكل كاف؟ أم لإيهام التلاميذ . وهم في هذا المدهب ليسوا على صواب، لذلك فقط أخذ يطلب الابتعاد عن ذكرهم ويدعو لهم بالهداية؟!

كنتُ أتجرع مرارة هذا الموقف كلّما ذكرته.

وكنتُ أَتمنَى لو تسنح لي الفرصة لأُساهم في نشر مذهب أهل البيت (عليهم السلام)، وتعريف الناس بأنّه هو الامتداد الطبيعي للخط الرسالي الممدن.

الميمون.
وبقيت تلك الأمنية في نفسي إلى أن منحنيها الله سبحانه وتعالى، وذلك عندما صادفت أحد أقربائي من أهل السنة، سمعته يتهجّم على مذهب أهل البيت وأتباعه، وكان من جملة ما قاله: إنهم يحرّفون القرآن ويؤولونه بحسب ما تقتضيه مصالحهم الشخصية!

عندها وقفتُ واجمة...

لا أدرى ماذا أقول...

ولكنّي شعرتُ بمسؤوليّة كبيرة تُلقى على عاتقي، فيجب أن يقف هذا المتهجّم الذي لا يعرف عن مذهب أهل البيت إلاّ الإشاعات الكاذبة والادعاءات المزيّفة، يجب أن يقف عند حدّه.

وفعلاً، لم أتأخّر عن أداء واجبي هذا، فرحتُ أُقدّم له بعض الأدلّة والبراهين على صحّة جميع الأفكار والعقائد التي يتبنّاها أتباع هذا المذهب.

إنّ هذا الموقف الذهبي هو أعظم موقف عشته في حياتي، حيث إنّه يمثّل نقطة البدء لرحلة جديدة مباركة إلى النور، إلى الحقّ، إلى برّ الأمان، وعلى متن سفينة أهل البيت (عليهم السلام)، وتحت إمرة أربابها الذين قال رسول الله (ص) فيهم: "إنّما مثل أهل بيتي فيكم كمثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلّف عنها غرق وهوى".



# موقف الإمام على

# من فئة الشباب

بقلم الشاب حسن النجار/ [5] ربيعا



لكل إمام من أئمة أهل البيت (ع) رسالة إلى المجتمع البشرى، وتلك الرسالة تضم ما يخص سائر الشرائح التي يتألف منها هرم المجتمع والتي من ضمنها شريحة الشباب، إذن فلا بد وأن أهل البيت(ع) لكل واحد منهم موقف تجاه هذه الفئة، خصوصا وإنها هي الأهم بين الفئات الأخرى، وبودنا أن ندرس موقف الإمام على (ع)، وذلك من خلال استعراض أهم ما ورد عنه (ع) في هذا الموضوع، لكن قبل عرض أحاديثه الشريفة ومناقشتها سوف نبين بإيجاز سبب توجيه اهتمامنا وعملنا نحو جيل الشباب.

إذا أردنا أن نكون موضوعيين في تحديد أهمية الشباب فإنها تنقسم على نوعين:

١\_\_ أهمية مرحلة الشباب بالنسبة للفرد: مرحلة الشباب هي مرحلة البناء والتكوين ووضع الأسس للشخصية الثابتة للإنسان، وهي المرحلة التي يحدد فيها الإنسان غالبا طريقه المستقبلي من خلال جهوده وسعيه وتوجهه وهمته في هذه الفترة، وهذه هي مرحلة ابتدائية للإنسان يقوم فيها بتحديد منهجه وطريقه وأسلوبه لمواجهة الحياة في المراحل اللاحقة، فإن الإنسان غالبا يتعرض للصعوبات والمسؤوليات بعد انقضاء هذه المرحلة، حيث يواجه مسؤولية الزواج وإنجاب الأولاد والعمل..الخ، وإذا لم نوضح لهذا الجيل الطريق الصحيح والمنهج القويم فهذا يهدد مصيرهم الدنيوي والأخروي، ولهذا نسعى للتركيز في هذا الجانب.

٢\_ أهمية الشباب بالنسبة للمجتمع والحضارة: هذا الجيل هو الذي يرث عقيدة الأسلاف، ويواصل مسيرة مجتمعه وعرقه وديانته وقوميته ويبلغ بها الطموح الذي ترمي إليه، ويحمل إلى الأجيال اللاحقة أخلاق وقيم الأجداد، وإذا كنا نهتم بالعقيدة الحقة والأخلاق الأصيلة لمجتمعنا الإسلامي فلا بد من الاهتمام بجيل الشباب، لأنه سيأتى يوم لا يحتفظ بهذه الشريعة الإلهية المقدسة إلا شباب الحاضر.

ومن جهة أخرى، فإن كل مجتمع يرتكز قوامه على هذه الفئة، وهي القوة التي تدعم كل مجموعة من أفراد البشرية، وإذا لاحظنا الحركات والمشاريع والثورات في التاريخ، نجد أن الشباب هو

العنصر الأساسي لها، بل إنها جميعا تدور حول محور الشباب. هذه هي خلاصة الأسباب التي دفعتنا نحو الاهتمام بفئة الشباب.

أهم الأمور التي أشار إليها إمامنا عليّ (ع) حول الشباب أمران، الأول يكمن في مقولته (ع) الشهيرة: "شيئان لا يعرف فضلهما إلا من فقدهما: الشباب والعافية"، وهذه رسالة مهمة من الإمام على (ع) إلى الشباب، وهي أن هذه المرحلة تعتبر فرصة ذهبية أمام الإنسان للعمل والتعلم والتعبد وبالعكس، لأنه يصبح فيها بكامل قدراته وقواه العقلية والقلبية والجسدية، فيوجه الإمام (ع) الشباب نحو تحيّن هذه الفرصة، واستثمار هذه المدة في سبيل الاكتمال والرقى، وبلوغ العقيدة التامة والإيمان الكبير والأخلاق الفاضلة، لأن الإمام (ع) لا يقصد أهميتها إلا من حيث تقرب الإنسان من الله عز وجل، وإلا فإن القوة الجسدية لا تستحق هذا الكم من الاهتمام الذي نحس به من خلال كلامه (ع).

ومن أخطر الأمور أن يجهل الشاب هذه الأهمية، حيث قال الإمام عليّ (ع): " أعظم الجهل، جهل الإنسان أمر نفسه" (٢)، وهنالك أبيات تُنسب إلى الإمام على (ع) يتحدث فيها عن نفس المعنى، إذ يقول:

ذهب الشباب فما له من عودة وأتى المشيب فأين منه المهرب دع عنك ما قد فات من زمن الصبا واذكر ذنوبك وأبكها يا

الأمر الثاني هو الذي يكمن في مقولته (ع): "لا تؤدبوا أولادكم بأخلاقكم لأنهم خلقوا لزمان غير زمانكم" (٢).

وهذا يدل على أن الإنسان الناشئ يميل في أسلوبه إلى ما ينسجم مع عصره، ويرجحه على الامتثال لتقاليد الآباء، وهذه نقطة مهمة إذا أردنا تبليغ وتربية الشباب، وهي أن نقدم لهم مفاهيم السلف الصحيح بالشكل الذي ينسجم مع زمانهم، وليس بالصورة التي كان يمتلكها هذا السلف، وإنما نخطها لهم بالألوان الحديثة التي تجذب أذهانهم وقلوبهم. ولعلنا قد جئنا بأهم ما قاله أميّر المؤمنين (ع) حول فئة الشباب.

لرحب مجالة المحلة بالتالج الشباب والأقلام الجعيدة





حولها الجدل من الفلاسفة والمتكلمين والمؤرخين والكتاب والشعراء على مر الزمان، ومازال وسيبقى كذلك، إلى أن يأذن الله بأمر هو

ولكن هذه الكتابات على كثرتها وتنوع كتابها واختلاف اتجاهاتهم الفكرية والعلمية لم تعط الجانب الأدبى من شخصية الإمام عليّ ما يستحقه من الاهتمام والدراسة العلمية التي تحيط بخصائص هذه الشخصية التي لا نظير لها في عصرها وفي العصور اللاحقة، ولذلك تجد الدعوة ما يسوغها إلى وجوب الاهتمام بهذا الجانب المهم وإيلائه ما يستحقه لتسليط مزيد من الضوء على ما لم تبرزه الدراسات السابقة، ولابد من الإشارة هنا إلى كتاب العصر الحديث الذين بدأوا يولون الجانب الأدبى من شخصية الإمام نوعا من الاهتمام والدراسة التي انصبت على ما تركه الإمام من تراث متنوع بين الخطب والرسائل والحكم والأمثال والعهود وغيرها.



د. حسن الخاقانى جامعة الكوفة / كلية الآداب



# ما الأدب؟ ومن الأديب؟

لابد لنا من تحديد المقصود بكل من الأدبّ والأديب قبل أن ندخل في صميم تحديد الشخصية الأدبيّة ومقوماتها فالأدب من الكلمات العربية التي كان لها مجال ضيق في الجاهلية ثم أصبحت على درجة من الشيوع في عهد صدر الإسلام وما بعده، وهي تحمل في مسيرتها التاريخية عدة معان تدور حول الجانب الخلقي، وينسب في هذا المعنى حديث للرسول الكريم (ص) يقول فيه: ((أدبني ربي فأحسن تأديبي)) ثم أصبح من شأن ربي فأحسن تأديبي)) ثم أصبح من شأن العرب من شعر ونثر، وبذلك تحدد معنى كلمة الأدبّ في هذا المجال فظهرت في العربية كلمات: الأديب والمؤدب والمتأدب وما لها من الشتقاقت من الفعل أدبّ حفظتها معجمات

أن انحصار معنى الأدبّ في جنسي الشعر والنثر يلزم الدارس بتقصي خصائص هذين الجنسين للوصول إلى محددات الأدب، وهي خصائص يمكن حصرها بالأدوات الآتية:

اللغة: وهي مجموع المفردات التي حفظتها لنا معجمات اللغة واستقرت في أذهان الناس، مع القواعد المنظمة لاستعمالها بحيث تصبح مفهومة من حيث التركيب والمقصود، ويرتقي الأدبّ من حيث استعمال اللغة على المستوى الافهامي العام المتداول إلى المستوى الإيحائي الخاص الذي يتداوله الأدباء لا بقصد الأفهام حسب وإنما بقصد التأثير في المتلقي والتحكم في انفعاله واستمالة نفسه وعقله وعواطفه

وقد ميز العلم الحديث بين كل من اللغة والكلام، فالكلام شان فردي يرتبط بالتصرف والاستعمال لبعض الشأن العام وهو اللغة، ولذلك يصبح الأدبّ منتميا إلى الكلام قبل أن يكون منتميا إلى اللغة.

الخيال: وهو قدرة متفوقة في أمكان التصور والتصوير، وخلق المشاهد الفنية بما فيها من صور متحركة يمكن للمستمع أن يتخيلها ويتصورها، وتعتمد قوة تأثيرها على مدى قدرة الأديب في أحكامها والتمكن من صنعها، وفي هذا يتفاضل المبدعون ويتفاوت الأدباء قيمة ومكانة، فأكثرهم إبداعاً وقدرة

في التأثير أكثرهم مكنة في صنع الصورة الناطقة المتحركة المؤثرة لأن الأديب يصنع صوره من الكلمات المركبة، وليس من الألوان كما يصنع الرسام.

الجنس: نعني به تحديد انتماء العمل الأدبي لتمييز الشعر من النثر ثم ما ينطوي تحت جنس الشعر من أقسام أو أنواع كالشعر الوجداني والتعليمي والدرامي، أو أغراض كشعر المديح أو الرثاء أو الغزل أو الوصف وغيرها، لأن معرفة المستمع بجنس ما يستمع إليه يدخل في تحديد انفعاله ودرجة استجابته ورسائل وغيرها، هذا فضلا عن الموقف الذي يصدر عنه.

أن هذه الخصائص التي أوردتها موجزة جدا تتيح لنا إمكان الولوج في حصر معنى الأدبّ لإيجاد تعريف نافع له من بين عدد كبير من التعريفات التي تواردت عليه فنقول: أن الأدبّ هو تعبير عن تجربة إنسانية بلغة تصويرية غايتها التأثير، ترد في شكل فني قادر على تصوير تلك التجربة وإيصالها إلى المتلقى لينفعل بها ويتفاعل معها، ولقد كان السعى إلى تحديد معنى الأدبّ ووضع تعريف له من المفاصل المهمة في جهد الدارسين في مختلف العصور، حتى العصر الحديث الذى تباينت فيه الاتجاهات واختلفت، وكان من شأن النقاد أن اهتدوا إلى أن معنى الأدبّ يكمن في أدبياته، أي من الخصائص التي تجعل من نص ما نصا أدبيا يمتاز من سواه من أفانين الكلام الأخرى كالإخبار أو الأحاديث أو غيرها، وخصائص فنية، بيانية، إبداعية تتجاوز اللغة التقريرية المباشرة إلى اللغة الإيحائية المؤثرة، فالأدب يستعمل اللغة استعمالا خاصا ينتقل فيه من التصريح إلى التلميح، ومن التعبير إلى التأثير.

# من الأديب ؟

تبين من الحديث عن الأدبّ وخصائصه أن معظم مستعملي اللغة يهتمون منها بالمستوى الافهامي، التقريري، الذي يتفق مع تحقيق المنفعة الآنية، ومازال الناس يدرجون كل يوم في مختلف شؤون حياتهم على هذا الاستعمال، ويمكننا أن نقدر أننا نسمع ملايين الكلمات، وتنطلق ملايين الجمل من أفواه خلق الله في شتى الميادين، في الأسواق

والمقاهى والبيوت والدوائر والبنوك والشوارع والمدارس وساحات الملاعب، ومن مختلف وسائل الإعلام مقروءة كانت أم مكتوبة، ولكنه على أي حال استعمال محدود الغاية والأثر، بل لا اثر لكثير منه إذ يطير مع الريح ويزول بزوال وقته ولحظته وموقفه المحدود ولا يبقى منه سوى ذكرى شاحبة سرعان ما يقضى عليها الزمان، وهذا ما يمنعنا من أن نسمى هؤلاء، أو أيّا منهم، أديبا لان استعماله للغة لا يملك الخصائص الأساسية للأدب، وإنما الأديب من له إحاطة باللغة وقدرة على استعمالها بمستوى جديد يرتقى عما لدى ألآخرين، ولو كان مثلهم لما فاقهم في شيء، ولذلك نجد الأديب يمتاز من عامة الناس بقدرته على التصرف باللغة، وعلى التخييل حين يعمد إلى المفردات فيسلكها في صياغتها الأسلوبية غالبا ـ بل يجب أن تفارق المعتاد من الأساليب المباشرة، فيقدم فكرته في حلة من الصياغة تبهر متلقيها وتلفته إلى نفسها قبل أن يلتفت إلى ما فيها من معنى، لأن الصياغة الفائقة هي من قدرات الأديب العقلية والفنية التي يختص بها وحده، لذا نجد ما يقدمه وأن كان يلتقى مع غيره في المعنى . أقوى في نفسه ولدى مستمعه، ولو شئنا أن نطبق هذا الرأي المتواضع على بعض تراث الإمام على (ع) لوجدناه صادفا، فجل حكم الإمام علي يمكن التعبير عنها وعن معناها بصياغات أخرى قريبة أو بعيدة لكنها لا يمكن أن تحتفظ بالقدرة نفسها من التأثير، لأنها تملك من قوة السبك وتماسك الألفاظ ومتانة الأسلوب ما لا يملكه سواها من أساليب الصياغة في المعنى نفسه وهذا ما يجعلنا نقرر مطمئنين بأن الإمام على (ع) أديب ذو بصر بصناعة الأدبّ وخفاياها، وهذا ما يفضى بنا إلى دراسة شخصيته الأدبيَّة الفذة.

# أهم مقومات شخصيته الأدبية:

لا أظن أن من شان أي كاتب مهما أوتي من قدرة أن يحيط بسمات شخصية الإمام علي الأدبيّة لان هذا أمر به حاجة إلى دراسة عميقة وافية تستطلع مجمل هذه السمات ومظاهرها، ولكننا مع هذا يمكننا أن نحدد بإيجاز ملامح لهذه الشخصية التي وهبها الله من القدرة والتفوق ما يعجز سواها وقد قرر السابقون أن كلام الإمام عليّ دون كلام



الخالق وفوق كلام المخلوقين، ولم يأت هذا الحكم اعتباطا وإنما هو نتيجة إلمام ووقوف ملى عند أدبّ الإمام علىّ كله.

ويمكننا استطلاع أهم ملامح شخصية الإمام عليّ بالوقوف على المقومات الأساسية التي رفدت هذه الشخصية وأمدتها بعناصر بنائها وقوامها سواء ما كان منها في مرحلة التكوين الأولى، أم ما استقر في هذه الشخصية فأصبح جزءا منها فرافقها في بقية مسيرتها، ومن ابرز هذه المقومات نذكر:

المقوم الثقافي: يبدو واضحا احتواء شخصية الإمام عليّ مدارات ثقافة العصر كافة، فمن المعروف أن الإمام قد نشا في بيت علم وأدب، فأبوه أبو طالب من رجالات قريش ومقدميها، وهو فوق ذلك شاعر معروف تداولت مصادر الأدبّ العربي ذكر شعره بالثناء الحسن، أما الأسرة فهي سليلة الأنبياء من ولد إبراهيم (ع) التي اتخذت التوحيد منهجا لها في بيئة عمتها الوثنية والشرك بالله، وكان لها المقام المحمود في خدمة بيت الله الحرام، وموقف جده عبد المطلب عام الفيل يشهد بذلك.

لقد كان الإمام عليّ على اطلاع واسع بمجمل التراث الأدبي العربي، ونستطيع أن نقتفي اثر ذلك في أدبه الذي لا يكاد يخلو من الإشارة إلى الأدبّ السابق عليه شعرا ونثرا والاستمداد منه فكثيراً ما كان يستشهد في كلامه ببعض الأبيات المنسوبة إلى قائلها اسما صريحا أو منسوبا إلى قبيلة، وكثيرا ما أورد في درج كلامه الأمثال العربية نصا أو اشارة.

ولم يقتصر على هذا حسب بل كان له رأي في الشعر الجاهلي تداولته كتب النقد الأدبي فحين مر على جماعة من عسكره يتداولون الشعر ويختلفون في أي الشعراء أفضل أجابهم بأن القوم لم يجروا في حلبة واحدة إلى غاية واحدة حتى يعرف السابق منهم، فان كان ولابد فهو الملك الضليل يعني امرأ القيس، وهذا الرأي في التفضيل يكاد يجمع عليه نقاد العربية وكبار دارسي الشعر قديما وحديثا، حتى صار امرؤ القيس رأس الطبقة الأولى، وصاحب المعلقة الأولى في تاريخ الأدبّ العربي كله.

المقوم التربوي: كان من فضل الله على

الإمام عليّ أن هيأ له اشرف مكان للتربية، فقد احتضنه الرسول الكريم (ص) منذ ولادته فلازمه الإمام ملازمة الظل لأصله وصار يتعلم عليه وفارق السن بينهما يقرب من ثلاثين عاما، وحين بعث النبي كان عمر الإمام عشر سنوات فصار يتلقى القرآن تباعا من حيث يتلقاه النبي من جبريل (ع)، وجبريل يهبط بالوحي في البيت الذي جمع الإمام عليّ بالنبي فلم يفته منه شيء، ولم يبد منه شيء غريبا عليه، فحفظ القرآن يبد منه شيء غريبا عليه، فحفظ القرآن وعى منه ما لم يع منه غيره بشهادة الله ورسوله له فهو الإذن الواعية التي قال الله عنها: ((وتعيها إذن واعية)).

لذا ليس لنا أن نعد الإمام عليا حافظا للقران فحسب، وإلا أدرج في سلك ألاف من حفظة القرآن، ولا عالما بالقرآن حسب، إذن لا درج في عداد ألاف ممن يطلق عليهم العلماء، ولكنه فوق ذلك كله، فكان حافظا لا حفظ استظهار وترديد وتأدية وإنما حفظ وعى ودراية وشهود، وعالما لا كعلم المتلقين من غيرهم، بل هو علم المعاينة والمشاهدة والنفث الروحي من لدن الرسول (ص) في فؤاده ويمكن أن نزيد على ذلك فنقول انه كان مصدر علوم القرآن بكل عمومها وخصوصها ودقائقها وفروعها وأصولها، ثم كان مصدرا لعلوم أخرى كالفلسفة وعلم الكلام وعلم اللغة وعلم القراءات والزهد والعرفان وغيرها حتى لا يكاد علم يستقل بنفسه إلا وقد رجع إليه في أصله ومنطلقه، وهذا أمر يتفرد به الإمام على من بين خلق الله غير النبي لا يزحمه فيه احد وأنى لأحد أن يزحمه ؟

المفهوم الإبداعي: قد يتلقى المتلقي علوما كثيرة لكنه يقف عندها فيتقيد بها ولا يكاد يجاوزها، وهذا ما يسري على جلة العلماء من العاملين في حقول المعرفة المختلفة إذ يقتصرون على التأدية والتوصيل والنقل، ولكن المبدعين، ولاسيما الكبار منهم لا يقفون عند هذا بل يجاوزونه إلى مدى بعيد حين يجعلون ما تلقوه وسيلة يرتقون بها إلى ما بعدها، وكان الإمام عليّ من طراز خاص من المبدعين الذين وهبوا من كمال النفس وسمو الروح وغزارة العقل والمعرفة ما لا يمكن أن يرتقي إليه احد، فقد حوى من

الفضائل النفسانية من قوة وشجاعة وإيمان وصدق وحق ما لا يجعل سبيلا على نفسه أن تشوبها أية شائبة مهما دقت فقد نقى الله نفسه الشريفة من كل رجس وطهرها تطهيرا، وفضائل أهل البيت أعطية من الله لهم، يشهد بذلك ما جرى على لسان الإمام زين العابدين حين قال في دمشق: أعطينا ستا وفضلنا بسبع: ((أعطينا الحلم والعلم والسماحة والفصاحة والشجاعة والمحبة والسماحة الفرمنين...)) فهذه هبات ربانية أختص الله بها هذا البيت الشريف، وعلي رأس هذا البيت وعماده بعد النبي ومعلمه وعالمه الأوحد.

لقد منحت هذه الخصائص الإمام علي رؤية ثاقبة صائبة، فهو لا يصدر عن نفس متلججة تتهاوى بها العواطف ويقعد بها العجز أو الملل، ولا عن قلب واهن ضعيف يؤثر السلامة في حال الخوف ويتطاول على خلق الله في حال الأمان، ولا هو من أولئك الذين تلعب بهم الأهواء فيميلون معها حيث مالت.

لذا نجد خصائص هذه النفس العظيمة، وهذه الشخصية الفذة ماثلة فيما تركته من أدبّ فاق في نسجه وكماله وسمو معناه وحسن سبكه وجزالة لفظه وفصاحته، كل ما جاء قبله وبعده، ولم يكن فوقه سوى كلام الله ورسوله، يشهد له بذلك مبغضوه قبل محبيه، والفضل ما شهدت به الأعداء.

إن الوقوف عند هذه المقومات وغيرها يفتح أمامنا الطريق واسعة لاستجلاء الملامح الرئيسة لشخصية الإمام الأدبيّة التي تبدو الآن أكثر وضوحاً، ويمكن رصدها في الوجيز من ذلك الأدبّ الرفيع ومقامه وأسلوبه ونسجه وتكوينه الذي أفاض علينا، وجمعه لنا الشريف الرضي في كتاب نهج البلاغة الذي يعد من الأصول الكبرى التي لا غنى عنها لكل من يريد دراسة الأدبّ العربي في مختلف عصوره وكان له من الفضل على ما والدارسون حتى فاقت شروحه (١٢٥) مئة والدارسون حتى فاقت شروحه (١٢٥) مئة لوراده من بقاع الأرض المختلفة، وسيظل كذلك أن شاء الله إلى ما شاء الله أن يبقى.

متعنا الله وإياكم بحب عليّ في الدنيا، وحشرنا على حبه في الآخرة.

### ىقدمة:

أرتبط اسم اليمانيون بالتشيع لآل البيت (ع) فكلما كان يذكر أسم هذا البلد يقرن به التشيع لعلي (ع)، فقد دخلت جميع قبائل اليمن الدين الإسلامي ببركة جهود مولى الموحدين أمير المؤمنين (ع)، حيث جعل اليوم الذي اعتنقت قبائل اليمن جمعاء أي الدين الإسلامي عيدا لهم وهو أول جمعه من رجب المرجب.

وثبت القران الكريم هذه الحادثة عندما جاءت وفود قبائل اليمن إلى الرسول الأعظم (ص) لتعلن أسلامها طواعية عن اقتناع تام قال تعالى: ((إِذَا جَاء نَصُرُ اللّه وَالنَّنَّحُ \* وَرَأَيْتُ النَّاسَ يَدُخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ أَفْوَاجاً \* فَسَبِّحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّاباً).

وبعد انتقال الرسول الأعظم (ص) إلى جوار ربه ظل أهل اليمن أوفياء للعهد المحمدي حيث شهدت معظم عشائر اليمن يوم غدير خم، وكما ينقل أهل السير والتاريخ بأن معظم مناطق اليمن ظلت وفيه لبيعة الغدير، ولم تسلم لأحد مطلقاً..

وعلى كل حال من الملاحظ أن أكثر من تشيع لأمير المؤمنين (ع) كان من اليمن فَخُلَّص أصحاب الإمام عليِّ (ع) من أمثال عمار بن ياسر ومالك الأشتر وأويس القرني والمقداد و... كانوا من أشهر قبائل اليمن.

فالاحتفالات بعيد الغدير لم تغادر اليمن مطلقا، منذ عصور صدر الإسلام لأولى.

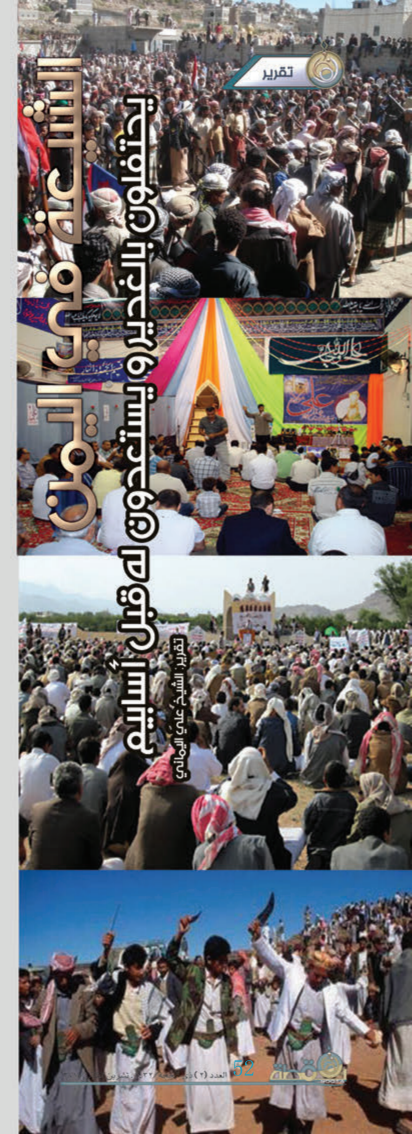
# صور من مظاهر الاحتفالات:

بعد فجر يوم ١٨ ذي الحجة تتجمع رجالات القبائل والفتية والصبيان كل في قريته أو المكان المنفق عليه سلفاً، وما أن يكتمل الجمع حتى ينتظموا بصفوف تتقدمها السّادة والوجهاء وعليّة القوم ومنذ الخطوة الأولى يبدأ إطلاق الرصاص إلى الجو إيذاناً بالعيد، وتتعالى الأصوات مرددة الزوامل: (نوع من الزجل الشعري المتوارث في اليمن)، وجميعها تمتدح الرسول الكريم (ص) والإمام عليّ بن أبيّ طالب وبقية آل بيت النبوة الطاهرة، وقد تلتقي العديد من القبائل أو المواكب على خط سير واحدة، فتشكل مسيرة حاشدة تختنق بها شوارع بعض المدن إذا ما التحمت بها مواكب أهل المدينة، وانضمت إليها العربات والناقلات ذات الهياكل الفنية، وكذا حاملي اللافتات والبيارق الملونة.. إلا أن الأمر هنا سيبدو مثيراً للرهبة من جراء دوي الرصاص الذي لا يسكن لحظة واحدة أو ينتابه الفتور.

وتشهد معظم المدن اليمنية هذه الاحتفالات وتعتبر مدينة صعدة اليمنية المركز الرئيسي للاحتفالات في جبل (المحروق) يقع على أطراف المدينة ولا يبعد عن مركزها بأكثر من نصف ساعة سيراً على الأقدام. وسرعان ما ستصله المواكب. لكن أهالي المدن البعيدة مثل (خمر، حوث، رازح، منبه، آل عمار) وغيرها ربما يضطرون إلى الوصول إلى مركز مدينة صعدة بالسيارات ثم يترجلون من هناك على نفس الأسلوب. أما أهالي المحافظات الأخرى فغالباً ما يتوافدون على صعدة مساء اليوم السابق، ليجدوا أن هناك من هيأ لهم أماكن الضيافة وكل من يقف على خدمتهم.

عند جبل (المحروق) سيكون بإمكان المرء الوقوف على مشهد حي لحالة تكاد تفوق أشرس معركة برية بمقدور جيش ما أن يخوضها.. فمئات الوافدين. من مختلف الأعمار والمراكز الاجتماعية ـ سيصوبون أسلحتهم إلى صدر الجبل ويطلق كل واحد منهم وابلاً من الرصاص عليه وسط صخب قوي جداً من التهليل والتكبير وضحكات الابتهاج.. بعض الآباء يصطحب صغاره معه، ويجد متعة في السماح لهم بإطلاق بضع رصاصات باتجاه الجبل، في حين يكون هناك الكثير من الصبية والفتيان ممن حضر المكان حاملين بنادق على أكتافهم، وبين الفينة والأخرى يطلقون الرصاص.

بعض الشعراء من يحول العيد إلى (سوق عكاظ) ينشد فيه القصائد المختلفة ذات الصلة بالمناسبة إلى جانب قيام فريق آخر بتوزيع المطبوعات على اختلاف مسمياتها. وفي هذه التجمعات البشرية الهائلة، وهكذا تستمر مراسيم الاحتفاء بعيد الغدير حتى صلاة الظهر ثم يتفرق الجميع كل إلى جهته على أمل أن يلتقي الكثير





# فضيلة ولادة أميّر المؤمنين علمّي على الله

# مْي الكعبة الهشرَّفة...

# تواتر ودراية

وولادة حكيم بن حُزام... شبهة ورواية

كتبه صلاح حسن الصرّاف

وطمسها بأي صورة وطريقة.

في مناقبه وفضائله.

- تكذيب رواة أحاديث مناقبه وفضائله (ع)

- التضعيف والطعن في سند الأحاديث الصحيحة

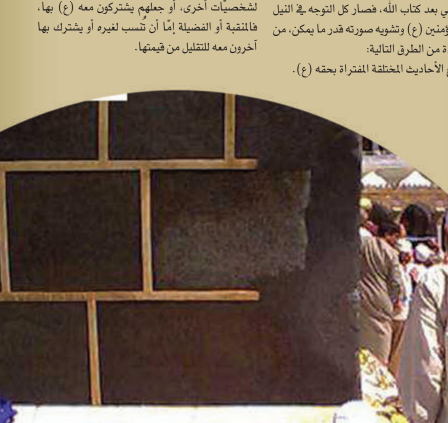
. محاولة تفريغ مناقبه وفضائله (ع) المختصّة به

وحده من قيمتها، من خلال نسبها بالكامل لشخص أو

بعد أن عجز أعداء الإسلام عن الفتك برسول الله (ص) ورسالته السماوية عسكريًا من خلال حروب

. وضع الأحاديث المختلقة المفتراة بحقه (ع).

عدّة أريد منها استئصال الإسلام، بدأ التوجّه بعد وفاته (ص) لأمير المؤمنين الإمام على (ع) لدفع كل فضيلة له ومنقبة باعتباره الرجل الأهم في الإسلام بعد الرسول (ص)، والامتداد الصحيح للرسالة المحمّدية، والثقل الثاني بعد كتاب الله، فصار كل التوجه في النيل من أميّر المؤمنين (ع) وتشويه صورته قدر ما يمكن، من خلال واحدة من الطرق التالية:



ويتعقبون خطى الأيام، ويعدون بأصابعهم أنفاس المسافات التي تفصلهم عن صخب العيد، ونفحات الفؤاد الضاميء للقاء مهجته، إذ تجتمع الأحبة من كل صوب لتكبير الواحد الجبار، والهيام بحب رسوله الكريم (ص)، وعناق ذكرى بيت النبوق الطاهرة الذين خصهم الرحمن بقوله: ((إنَّمَا يُريدُ الله ليُذَهبَ عَنكُمُ الرِّجُسَ أَهُل البّينَ وَيُطهِّرُكم تُطهيرا)).

منهم في المقابل لتداول حديث هذا اليوم الصاخب

علي بن أبيّ طالب وبقية آل بيت النبوة الطاهرة. ومن زوامل الغدير هذا الزامل الذي أنشده الشاعر عبد المحسن النمري من وادى نشور:

سلام له بارق وراعد

هز المواقع والقواعد

ذكرى (علي) القايد

خليفة من رسول الله

المصطفى قد قال شاهد

حدیث یرجم کل حاقد

من كنت مولى له

فعلى من بعدي مولاه

(زامل للشاعر مقبل بن علي الشيبه)

سلام وافي عند كيله 💠 في يوم مشهود الفضيلة في المايدة بين دليله المحمن فصه الرحمن

يوم النبي وقف رحيله بلغ بها كمن قبيلة والقى بهم خطبة طويلة ٠٠٠ من على القتبات

• (زامل للشاعر محمّد فهيد)

آمنت بالمولى وباصلي على روح النبي واذكر على والسبط والثاني مع الزهرا البتول ون مذهب أهل البيت والأخيار أصبح مذهبي والحق هو واضح ولا به للفضولي ما يقول

هذا الزامل الذى أنشدهالشاعر عبد الله قاسم

في يوم الغدير الخم ذكرى ديوله ودين فيها النبي ولى على والناس شاهدين

في حجة الوداع وفي البخاري والصحاح الست ذا

ولاحدا يسمع بتغريد المخالفين

وهذا زامل آخر للشاعر سالم هادي ثالبة:

يا سلام الله ما شنت سبوله .. كل مزرع يمتلى فضل في ذا اليوم محسن قبوله.. شيعوا ذكرى على

يوم قال المصطفى أنت الخليفة.

قد نزل جبريل لاعنده بقوله.. قال بلغ بالوصي بانصدق قول ربي ورسوله.. والكتاب المنزلي وانكذب ما أبرموه أهل السقيفة.



# الماكنة الإعلامية للدولة الأموية

شكّلت الدولة الأموية وماكنتها الإعلامية والبذل المالي الكبير، جهدًا واضحًا في هذا الجانب بدأ بسنّ سبّ أميّر المؤمنين الإمام على (ع) على المنابر لعقود عدّة، ثم العمل على كتابة التاريخ المزيّف، وافتعال فضائل للصحابة مقابل فضائل أميّر المؤمنين الإمام عليّ (ع)، ووضع الأحاديث من قبل ومن تمّ توجيههم لهذا العمل، كأبي هريرة، وعمرو بن العاص، والمغيرة بن شعبة وهم من الصحابة، ومن التابعين عروة بن الزبير، فالأول روى حديث خطبة أميّر المؤمنين (ع) لابنة أبيّ جهل في حياة الرسول (ص) فأسخطه ذلك، وروى أحاديث موضوعة أخرى، وهو أكذب الناس أو الأحياء منهم والأموات على رسول الله (ص) كما نصّت الرواية عن أميّر المؤمنين (ع)، والثاني روى حديث سمعه عن الرسول (ص) حسب زعمه يقول فيه: أن آل أبيّ طالب ليسوا لي بأولياء، أما المغيرة فكان يلعن أميّر المؤمنين (ع) صريحًا على منبر الكوفة فكيف ينقل حديث فيه منقبة للإمام على (ع)، والرابع فروى حديث زعم أن أم المؤمنين عائشة حدّثته به، فقالت: كنت عند رسول الله (ص) إذ أقبل العبّاس وعلى فقال: يا عائشة إنّ هذين يموتان على غير ملتي أو قال دينى. فلينظر المحقق وليُنصف المدقّق في هذه الأحاديث بحق أميّر المؤمنين عليّ (ع).

ولمناقب وفضائل الإمام عليّ (ع) المتواترة العدد الذي لا يُحصى فقد ذكر الخوارزمي في (المناقب) إنّ رسول الله (ص)، قال: لو أن الفياض أقلام والبحر مداد والجن حسّاب والإنس كتّاب ما أحصوا فضائل عليّ بن أبيّ طالب (ع).

كل هذا الكم غير المحدود من الفضائل أراد الطرف الآخر بتصوّره القاصر أن يجعله مغمورًا مخالفة منه للإرادة الإلهية ولوصايا الرسول (ص)، فعملوا على طمس الروايات وتكذيب رواتها بزعم ضعفهم، والحؤول دون نقلها أو تحريفها، وحتى نسبتها إلى غيره، لجعل ميزان كفة أمير المؤمنين (ع) مساوٍ لهم في المنزلة أو حتى دونهم.

فهناك فضائل من الواضحات قللوا من التطرق إليها لعدم قدرتهم على دفعها أو تحريفها، كتربيته (ع) على يد رسول الله (ص)، وكونه نفس النبي (ص) يوم المباهلة، ومبيته على

فراش رسول الله (ص) ليلة الهجرة، والفضيلة الأكبر في زواجه من سيدة النساء الزهراء (ع) وغيرها مما لا يُحصى.

أما المناقب التي ضُعّف رواتها وأريد لها الطمس فمنها: أسبقيته للإسلام، وكونه وصيًا للنبي (ص)، وإنه مولى للمؤمنين والمؤمنات وغيرها العشرات.

وهناك روايات قبيحة موضوعة بحقه (ع) كاتهام والده بعدم الإيمان في حديث الضحضاح، وقصة خطبته من جويرية بنت أبيّ جهل في حياة رسول الله (ص) وقوله (ص): إن فاطمة بضعة مني من آذاها فقد آذاني، أو تفسير آية (لا تقربوا الصلاة وانتم سكارى) بأنها نزلت في أمير المؤمنين (ع) وغيرها من المفتريات.

فيما كانت مناقبه وفضائله التي نسبت لغيره كثيرة منها: جمعه للقرآن الكريم، وسد الأبواب كلها إلى مسجد النبي إلا باب منزله، وضربه للنقود الإسلامية، وكونه الصديق، والفاروق، وذو النورين (الحسن والحسين)، وسيف الله المسلول، وآخر الناس عهدًا برسول الله (ص) إذ فاضت روحه الطاهرة بين نحر أمير المؤمنين وصدره وغيرها.

ولكننا في بحثنا هذا نقف على واحدة مهمة من الفضائل المنسوبة لغيره ألا وهي ولادته في الكعبة المشرفة، ولم يكن ولد قبل ولا بعد ذلك في الكعبة غيره (ع)، كشرف ما بعده شرف ورفعة ما بعدها أخرى، وكفضيلة ومنقبة بهذه الرفعة والمستوى لم يستطع أعداؤه أن يتقبّلوها فنسبوها إلى حكيم بن حزام.

وابن حزام هو أبو خالد حكيم بن حزام بن خويلد بن أسد بن عبد العزى بن قصي بن كلاب، وأمه فاختة بنت زهير بن الحارث بن أسد بن عبد العزى بن قصي بن كلاب، كما ذكر ترجمته الحاكم في المستدرك (٢٠٠٥)، وابن الأثير في أسد الغابة (٢٠٠٤)، وابن حجر في الإصابة (٢٤٩١)، وهو ابن أخي أم المؤمنين خديجة بنت خويلد، وقد بولغ بشكل كبير وواضح في هذه الشخصية ابتداءً بجعل ولادته في الكعبة كما ذكر الشخصية ابتداءً بجعل ولادته في الكعبة كما ذكر النسب)، والحاكم النيسابوري في (ألمستدرك) الخرى الوحيد الذي دخل دار الندوة مقر الإدارة فحرى الوحيد الذي دخل دار الندوة مقر الإدارة في مكة وعمره (١٥ أو ٢٠) سنة على الرغم من أن شرط دخولها كان محددًا بمن بلغ الر٤٠)

عامًا فما فوق، وغيرها من المبالغات في إطالة عمره لـ (١٠) سنة قسّمت لـ (١٠) قبل الإسلام ومثلها بعد الإسلام، ومبالغة أخرى في جعل ولادته والمناقب، مع أن دراسة شخصيته عبر مصادر والمناقب، مع أن دراسة شخصيته عبر مصادر ممن اجتمع في دار الندوة ليلة هجرة الرسول (ص) للتآمر على قتله، وهو الذي شارك في حروب المشركين ضد رسول الله (ص)، وهو من نجى بأعجوبة من القتل في معركة بدر، ثم إنه من الطلقاء من القتل بعد فتح مكة إذ استسلم كباقي المشركين، وكذلك من المؤلفة قلوبهم ولم تُعرف له المشركين، وكذلك من المؤلفة قلوبهم ولم تُعرف له منتهبة جهادية أو فضيلة علمية.

# نص الرواية

ونشير إلى نص رواية وولادته (ع) في الكعبة المشرّفة كما في:

رواية الشيخ الصدوق المتوفّى سنة (٣٨١هـ) وسندها عن المفضل بن عمر، عن ثابت بن دينار، عن سعيد بن جُبير، عن يزيد بن قعنب، وهي في كتبه: الأمالي (١١٦)، وعلل الشرائع (١: ١٣٥)، ومعاني الأخبار (٦٢).

ورواية الشيخ الطوسي المتوفّى سنة الأول (٣) أسانيد، ينتهي الأول بالزهري عن عائشة، وينتهي الثاني بأنس بن مالك عن العباس بن عبد المطلب، وينتهي الثالث بالإمام جعفر بن محمّد الصادق (ع) عن آبائه عليهم السلام، وهي في كتابه: الأمالي (٩٨٠ ـ ٩٨٣)، ومتن الرواية:

قال يزيد بن قعنب: كنت جالسًا مع العبّاس بن عبدالمطلب ما بين فريق بني هاشم وفريق عبدالعُزّى بإزاء البيت الحرام إذ أقبلت فاطمة بنت أسد أم أميّر المؤمنين (ع) وكانت حاملة به لتسعة أشهر، قال: فوقفت بإزاء البيت الحرام وقد أخذها الطلق، فرمت بطرفها نحو السماء وقالت: أي رب إنّي مؤمنة بك وبما جاء من عندك من الرسول وبكل نبي من أنبيائك وبكل كتاب أنزلته، وإنّي مصدّقة بكلام جدّي إبراهيم لخليل (ع)، وأنّه بنى البيت العتيق، فأسألك بحق هذا البيت ومن بناه وبهذا المولود الذي في بطني الذي يكلّمني ويؤنسني بحديثه، أنا موقنة بطني الذي المات ودلائلك لما يسّرت عليّ ولادتي.

قال العبّاس بن عبدالمطلب ويزيد بن قعنب: لمّا تكلّمت فاطمة بنت أسد ودعت بهذا الدّعاء رأينا البيت وقد انفتح من ظهره، ودخلت فاطمة

فيه وغابت عن أبصارنا، ثمّ عادت الفتحة والتزقت بإذن الله تعالى، فرُمنا أن يُفتح لنا قفل الباب ليصل إليها بعض نسائنا، فلم ينفتح الباب فعلمنا أن ذلك أمرًا من الله تعالى، وبقيت فاطمة في البيت ثلاثة أيام. قال وأهل مكة يتحدّثون بذلك في أفواه السكك وتتحدّث المخدّرات في خدورهن. ثمّ خرجت بعد الرابع وبيدها أميّر المؤمنين (ع)، ثمّ قالت: إنّى فُضّلت على من تقدّمني من النساء، لأن آسيا بنت مُزاحم عبدت الله سرًا في موضع لا يحب أن يُعبد الله فيه إلاّ اضطرارًا، وإن مريم بنت عمران هزّت النخلة اليابسة بيدها حتى أكلت منها رطبًا جنيًا، وإنى دخلت بيت الله الحرام وأكلت من ثمار الجنة وأرزاقها، فلما أردت أن أخرج هتف بي هاتف يا فاطمة سمّيه عليًّا، فهو علىّ والله العلىّ الأعلى يقول: إنَّى شققت اسمه من اسمى وأدَّبته بأدبى، وفوّضت له أمرى، ووقفته على غامض علمي، وهو الذي يكسّر الأصنام في بيتي، وهو الذي يؤدّن فوق ظهر بیتی ویقدّسنی ویمجّدنی ویهللنی، وهو الإمام بعد حبيبي ونبييّ وخيرتي من خلقي محمّد رسولى، ووصيّه، فطوبى لمن أحبّه وأطاعه، وويل لن عصاه وأبغضه.

# القائلين بولادته في الكعبة من

هناك العشرات من علماء الإمامية وغيرهم من القائلين بولادته في الكعبة، نذكر منهم:

١- السيد الحميري إسماعيل بن محمّد (۱۰۵ – ۱۷۳هـ) في ديوانه (۱۵۵):

ولدته في حرم الإله وأمنه والبيت حيث فناؤه والمسجد

٢- الشيخ الصدوق أبو جعفر محمّد بن على (٣٠٥ - ٣٨١هـ) في مصنفاته: الأمالي (٣١٦)، علل الشرائع (١: ١٣٥)، ومعانى الأخبار (٦٢)، وذكر الرواية وسندها عن المغفل بن عمر عن ثابت بن دینار بن سعید بن جبیر.

٣- الشريف الرضى (٣٥٩ - ٤٠٦هـ) في خصائص الأئمة عليهم السلام (٢٥).

٤- الشيخ المفيد محمّد بن محمّد بن النعمان (٣٨٨ - ٤١٣هـ) في الإرشاد (٧).

٥- الكراكجي أبو الفتح المتوفّى سنة (٤٤٩هـ) في كنز الفوائد (١: ٢٥٥).

٦- الشيخ الطوسى أبو جعفر محمّد بن الحسن المتوفّى سنة (٤٦٠هـ - ١٠٦٧م) في مصنفاته: الأمالي (٩٨٠)، وتهذيب الأحكام

(٦: ١٩)، ومصباح المتهجّد (٨٠٥ و ٨١٩)، وذكر الشيخ الطوسى الرواية من أسانيد عدة تنتهى بالزهري عن عائشة، وآخر ينتهى بأنس بن مالك عن العباس بن عبد المطلب، وثالث ينتهي بالإمام جعفر الصادق عن آبائه عليهم السلام.

٧- الفتّال محمّد النيسابوري (استشهد سنة ٥٠٨هـ) في روضة الواعظين (١: ١٩٢ و ٢٠٠).

٨- الطبرسي أبو عليّ الفضل بن الحسن المتوفى سنة (٥٣٨هـ) في أعلام الورى (١٥٣).

٩- عماد الدين الطبرى الآملي المتوفّى بعد سنة (٥٥٣) في بشارة المصطفى (٢٦).

١٠- قطب الدين الراوندي المتوفى سنة (٥٧٣هـ) في الخرائج (١: ١٧١ و ٢: ٨٨٨).

۱۱- ابن شهر اشوب (۶۸۹ - ۵۸۸هـ) في مناقب آل أبيّ طالب (٢١: ٢١).

١٢ - ابن شاذان سديد الدين القمّى المتوفى سنة (٦٦٠هـ) في الفضائل (٣٦ و ١٢٥).

١٣- ابن طاووس عليّ بن موسى الحسني (٥٨٩ - ٢٦٤هـ) في إقبال الأعمال (٢٥٥).

١٤- الأربلي أبو الحسن عليّ بن عيسي المتوفى سنة (٦٩٣هـ) في كشف الغمّة (١: ٦٠). ١٥- العلامة الحلي (٦٤٨ - ٧٢٦هـ) في

كشف اليقين (١٧)، ونهج الحق (٢٣٢).

١٦- الشهيد الأول محمّد بن جمال الدين مكى العاملي (٧٣٤- ٧٨٦هـ) في المزار (٨٩ و٩٥)، ضمن زيارة أميّر المؤمنين (ع) المروية عن الإمام الصادق (ع).

١٧ - ابن عنبة السيّد جمال الدين الحُسيني المتوفى سنة (٨٢٨هـ) في عمدة الطالب (٥٨).

۱۸ - الكفعمى إبراهيم بن على (٨٤٠ -٩٠٥هـ) في المصباح (٥١٢).

١٩ - فخر الدين الطريحي ( ٩٧٩ - ١٠٨٧ هـ) في جامع المقال (١٨٧).

٢٠- محمّد باقر المجلسى المتوفى سنة (١١١١ هـ) في بحار الأنوار (٣٥: ٧ و ٢٣).

القائلين بولادته في الكعبة من السُنة

وهناك عشرات العلماء والباحثين من الأخوة أهل السُّنة أيضا ذكروا في مصادرهم ومراجعهم ولادته (ع) في الكعبة المشرّفة، نذكر جملة منهم:

 الفاكهي محمّد بن إسحاق بن العبّاس (۲۱۷ – ۲۷۵ ـ في أخبار مكة (٣: ٢٢٦).

۲- الحاکم النیسابوری (۳۲۱ - ۲۰۵هـ) یخ المستدرك على الصحيحين (٣: ٥٥٠).

٣- ابن المغازلي المالكي المتوفى سنة (٤٨٣هـ) في مناقب على بن أبيّ طالب (٥٨).

٤- سبط ابن الجوزي يوسف البغدادي (٥٨١ - ١٥٤هـ) في تذكرة خواص الأمّة (١٠).

٥- أبو عبد الله الكنجي الشافعي (استشهد سنة ١٥٨هـ) في كفاية الطالب (٤٠٦).

٦- الجويني إبراهيم بن محمّد الشافعي (١٤٤ - ٧٣٠ مي في فرائد السمطين (١: ٤٢٥).

٧- الذهبي الشافعي المتوفى سنة (٨٤٨هـ) في تلخيص المستدرك على الصحيحين.

۸- الزرندی (۲۹۲- ۷۵۰هـ) في نظم درر السمطين (٨٠)، وفي معارج الوصول (٤٩).

٩- ابن الصباغ المالكي نور الدين عليّ بن محمّد (٧٨٤ - ٨٥٥هـ) في الفصول المهمة (١٣).

١٠- الصفوري المتوفى سنة (٨٩٤هـ -

١٤٨٩م) في نزهة المجالس (٢: ٢٠٤).

١١- الشيخ حسين الديار بكري المتوفى سنة (۱: ۲۷۹) في تاريخ الخميس (١: ۲۷۹).

١٢ - ولى الله الدهلوي أحمد الحنفي المتوفى سنة (١١٧٦هـ) في إزالة الخفاء (٢: ٢٥١٢).

١٢- عبد الباقي العمري الشاعر الحنفي (۹۷) - ۱۲۰۱هـ) قي ديوانه (۹۷):

أنت العلى الذي فوق العلا رُفعا

ببطن مكة وسط البيت إذ وُضعا

١٤- الشبلنجي مؤمن بن حسن مؤمن المتوفى بعد سنة (١٣٠٨هـ) في نور الأبصار

١٥ - عباس محمود العقاد في عبقرية الإمام عليّ (ع) (٤٣).

ومن كل الذي تقدّم من الروايات وغيرها نجد أن ولادة أميّر المؤمنين الإمام على (ع) في الكعبة المشرّفة رواية امتازت بالتواتر، ولا يتطرّق لها الشك، بعد كثرة الرواة وما ذكروا حول هذه الفضيلة بحق أميّر المؤمنين الإمام (ع)، إضافة إلى إنها رواية اجتمع على نقلها رواة الفريقين من الشيعة والسُّنة، وهي فضيلة اختصّت بأمير المؤمنين الإمام على (ع) وحده دون أي شخص آخر، كما أشار العديد من علماء المسلمين على اختلاف مبادئهم وتوجهاتهم، فهي رواية لا يشوبها الشك أو الشبهة ولم يُنقل ولادة أحد قبله ولا بعده في بيت الله تعالى سواه إعلاءً لمحله وعظيم منزلته وقدره.





# علم لسان علهاء السنة والجهاعة

تحقيق: عادل كاظم عبد الله

ويمتلكون الأموال التي يصرفونها على شراء الدمم، ويُسخّرونها في نشر بدعهم وصُلالهم، الحق، وتنفيذاً لما أمر به الله ورسوله، وإشفاقاً على المسلمين الصالحين من الاغترار

وقد حذر علماء المسلمين من كافة

وبعد أن ارتفع صوت أتباع ابن تيمية من الوهابية المتمسلفين، وانخفت صوت علماء مذهب أهل السنة خوفاً من اضطهاد أو طمه في قليل من الدنيا والزاد، رأيتُ أنَّ الوجوب

قال ابن حجر الهيتمي:

((ابن تيمية عبد خذله الله وأضله وأعماه وأصمه وأذله، وبذلك صرح الأئمة الذين بينوا فساد أحواله وكذب أقواله...))

أجمعت النصوص والفتاوي التي نقلت عن علماء السنة على إدانة ابن تيمية وعدم قبول أفكاره، لكن اختلف علماء أهل السنة في حكمهم عليه، فمنهم من قال بكفره وردّته وخروجه عن الإسلام، ومنهم من قال بأنه ضال مضل، ومارق زائغ مفسد، لكنهم لم يصرحوا بتكفيره، ومنهم من نصّ على انحراف أفكاره، واعتبارها مجانبة

للصواب ومخالفة للكتاب والسنة وأقوال العلماء، لكنهم ـ على ما يبدو ـ أحسنوا الظنّ بابن تيمية وجعلوه في خانة من اجتهد فأخطأ، وما يهمنا هنا هو إجماعهم على رفض أفكاره وردّ أقواله ففيه الكفاية على أقل تقدير.

الشيخ أحمد زروق المالكي المتوفى سنة ٨٩٩

((ابن تيمية رجل مسلم له باب الحفظ والإتقان، مطعون عليه في عقائد الإيمان، مثلوب بنقص العقل فضلاً عن العرفان...))

مما يتبين أن ردود علماء أهل السنة على ابن تيمية لم تنقطع أو تتوقف منذ عصر ابن تيمية وحياته إلى يومنا هذا، لكنها كانت تشتد وتعلو تارة، وتضعف وتقل تارة أخرى، ولا شك أن فيما ينتهجه أتباع ابن تيمية من ترغيب وترهيب، وإغراء وتهديد دور كبير في عدم تحذير العلماء من ابن تيمية وفي عدم نشر الكتب التي ترد عليه، باستثناء فئة قليلة طبعا ومنهم من يصرح ومن منهم يلوح فقط، أما الغالبية العظمى فهم صُمّ بكم، يعيشون في خوف من الوهابية وسطوتهم فيلجأون للصمت أو المداراة، ولا أراها إلا التقية التي يعيبونها على غيرهم، كما لا ننسى دور الأموال والمناصب في شراء الذمم وإسكات الأفواه وكسر الأقلام.

الإمام قاضى القضاة الشيخ برهان الدين إبراهيم بن محمّد العجلوني المعروف بابن خطيب عذراء المتوفى سنة ٨٢٥ هـ

((والكلام في مثل ذلك لا يحصى ولا يعد، وقصد الشيخ المجيب من ذلك الرد على أتباع ابن تيمية والتحذير من الاغترار بأقوالهم، وإلا فهو قد انقضى وأفضى إلى ما قدم، وجهل أتباعه وخطأهم أظهر من أن تنصب عليهم دليلاً))

جاء في جملة من الآراء التي نقلت أن ابن تيمية يستخدم الحيلة والمكر، واللف والدوران والكذب وتحريف الكلام، حتى وقع التناقض في كلماته نتيجة ذلك وصرح العلماء بأنه تابع للهوى ولديه ازدواجية في المعايير، وليست لديه قاعدة ثابتة، فكل شيء مباح وكل قول ممكن بحسب الظروف، فقد يقول بقول ثم يظهر التراجع عنه

ثم يعود للقول به مرة أخرى وهكذا.

وهذه الحالة هي من الحالات المشتركة بين أهل الضلالة والزيغ، الذين يتعمدون إضلال الناس، فلو كانوا من المجتهدين الذين أخطأوا في البحث فليس هناك داع للكذب والتحريف واللف والدوران، فلا يلِجأ إلى تلك الطرق الشيطانية إلا من كان عارفا بالحق كاتما له، وساعيا لنشر الباطل بعد علمه بأنه باطل، وقد نبت في عصرنا هذا نبتات سوء كثيرة، وارتفعت رايات للضلالة والانحراف والحزبية في كل بلد، وليسوا كلهم

من الوهابية المتمسلفين بل إن بعضهم ممن يدعى التشيع لمحمد وأل محمد، وبعضهم ينسب نفسه للعلم والاجتهاد والجهاد وهم يشتركون مع ابن تيمية في الطريقة والأسلوب، كما يشتركون معه في الحكم والمصير.

الشيخ رضوان العدل بيبرس الشافعي المصري المتوفى سنة ١٣٠٣ هـ.

((ثم ظهر بعد ابن تيمية محمد بن عبدالوهاب في القرن الثاني عشر، وتبع أبن تيمية وزّاد عليه سخفاً وقبحاً، وهو رئيس الطائفة الوهابية قبحهم الله، وتبرأ منه أخوه الشيخ سليمان بن عبدالوهاب وكان من أهل العلم...))

ونرى أن ابن تيمية وأتباعه يتحركون بشكل جماعي لنشر أفكارهم المخالفة للإسلام، ويسافرون من أجل ذلك، ومتى ما سنحت لهم الفرصة يعلنون أفكارهم من على المنابر، وإذا قامت الضجة عليهم، وتعرضوا للمحاكمة فإنهم إما يدّعون التوبة والرجوع عن تلك الأفكار الشاذة!! أو يسارعون لإنكار التهمة المنسوبة إليهم بالرغم من شهادة الشهود العدول عليهم!! وقد مر معنا ما فعله كبيرهم ابن تيمية في مسألة منعه من الفتيا وإنكاره (كذبا) أنه عاد للإفتاء، وغيرها من الأحداث معه أو مع أتباعه.

وهذا المعنى ذكره الشيخ الحصني أيضا، وأثبت عليهم أنهم ينجون أنفسهم بأى طريقة ممكنة، حقا كانت أو باطل، ولو بالحلف والقسم

وقد قال الحق تبارك وتعالى في سورة



المِجادِلة: ((أَلُمُ تُرَ إِلِي الَّذِينَ تَوَلَّوْا قُوْمًا غَضبَ الله عَلَيْهم مَّا هُم مِّنكُمْ وَلَا منْهُمْ وَيَخْلفُونَ عَلَى الْكُذب وُهُمْ يَعْلَمُونَ...)) إلى آخر هذه الآيات

ومن كل هذا ومن غيره نعلم أن هناك أمورا أعظم، ودواهي أكبر مما عُرف واشتُهر عنهم من أفكار وتصرفات وتحركات.

وسبحان الله، فهذا ما نراه يتكرر في عصرنا من أهل الزيغ والضلالة من مختلف المشارب والتوجهات، نراهم يكررون ما فعله ابن تيمية وأتباعه سواء من العمل الحزبي الجماعي لنشر الضلال والباطل والتعصب، أم من اللجوء للكذب، أم التظاهر بالرجوع والتوبة والإنابة وهم لا تابوا ولا ندموا، ولكنها حيل يستخدمونها لتضليل الناس.

الإمام الشيخ محمّد بن محمّد العلاء البخاري الحنفي المتوفى سنة ٨٤١ هـ.

((كان يُسئل عن مقالات ابن تيمية التي انفرد بها فيجيب بما ظهر له من الخطأ، وينفر عنه قلبه إلى أن استحكم ذلك عليه فصرح بتبديعه ثم تكفيره، ثم صار يُصرح في مجلسه أن من أطلق على ابن تيمية أنه شيخ الإسلام فهو بهذا الإطلاق كافر واشتهر ذلك...))

مما نقلناه يتبين لنا حجم الكذبة الكبيرة والخدعة العظيمة التي يعيش فيها كثيرون نتيجة للدعوات الوهابية المتمسلفة، والشعارات التي يرفعها النواصب والمجسمة.

ألا وهي كذبة (شيخ الإسلام ابن تيمية)، تلك الشخصية التي جعلوها في أذهان البعض شخصية أسطورية لا مثيل لها في الإيمان والبطولة والورع وفهم الإسلام وإتباع الحق!! بينما الحقيقة هي ما نطق به علماء أهل السنة الذين ذكرناهم، وذكرنا جملة من أقوالهم وردودهم وأحكامهم على هذا الرجل، إن مُثل هؤلاء المخدوعين كمثل الذين قال الله تبارك وتعالى عِنهم في سورة التوبة:

((أفَمَنُ أِسَّسَ بُنِّيانَهُ عَلَى تَقُوى منَ الله وَرضَوَان خَيْرٌ أَم مَّنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَّا جُرُفَ هَار...) ) إلى آخر الآية المبارك.

كما يتضح للجميع مدى التكتيم الذي يمارسه أتباع ابن تيمية على الحقائق التي تخالفهم، ومدى سعيهم لإخفاء رأي علماء أهل السنة في هذا الرجل وفي أفكاره المتنوعة المخالفة للإسلام.

الشيخ إبراهيم نجل الشيخ عثمان السمنودي العطار المنصوري، كان حيا في سنة

( (فهو الذي فتح الباب للوهابية وابتكر الأشياء المضللة للناس، وكفر من يستغيث بالأنبياء والصالحين عند البأس، وقد رد

# عليه جماهيرأكابر المذاهب الأربعة في وقته وبعده ومن خصوص مسائله التي اتبعها)).

ممامر بنا يتضح لنا أن أتباع ابن تيمية سواء في عصره أو ما بعده إلى يومنا هذا، يستخدمون كل أسلحتهم من التشهير والتسقيط وصولا إلى العنف والقوة مع خصومهم الفكريين، وأحياناً لا يعطون المخالف لهم حق الدفاع عن رأيه وإبداء وجهة نظره وطرح ما لديه من أدلة، بعكس ما فعله العلماء والقضاة مع ابن تيمية حيث عقدوا له مجالس الحوار والنقاش والمناظرات قبل أن يصدروا أحكامهم ضده.

أما اليوم فلو قرأ المرء ما يخطه غلمان الوهابية من دفاعات عن ابن تيمية لرأى العجب، فهم يكتفون بتصنيف العلماء المخالفين لابن تيمية تحت خانات (التصوف) و(التشيع) و(الأشعرية) و(الجهمية) و(التعطيل) و (الابتداع) بدون أيّ دليل مقنع، وبدون مناقشة

لأفكارهم أو طرح لأدلتهم. ولماذا يناقشون أصلاً وهم يستخدمون القوة والاضطهاد وسلاح الفتوى لمنع خصومهم من التدريس والإفتاء، وتحريم تداول مؤلفاتهم، وصولا إلى الفصل من الوظائف وقطع الأرزاق وتحريض الحكومات على العلماء المخالفين لهم!! ولم يكتفوا بكل هذا حتى وصل بهم الأمر للطعن في أنساب العلماء المخالفين لهم ولا حول ولا قوة إلا بالله.

فلو كان للوهابية حجة ودليل، ولو كان عندهم برهان على بطلان كلام خصومهم فلم يستخدمون كل هذه الأمور؟!

ولماذا لا يسمحون للناس بقراءة كتب العلماء المخالفين لهم، والاطلاع على ما فيها من أدلة وحجج؟!

ولماذا يحرضون الحكومات على علماء وفضلاء يخالفونهم في الرأي؟!

إنها سبيل العاجز المفلس، الذي يريد للناس أن يعيشوا في الظلام ولا يسمح لبصيص من شعاع النور أن يتسلل إلى العقول لكي لا تدرك الخدعة ولا تكشف الكذبة ولا يسقط القناع...

وإنا لله وإنا إليه راجعون ولاحول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم.

الإمام الفقيه الشريف الشيخ تقي الدين أبيّ بكر بن محمّد الحسيني الحصني الشافعي المتوفى سنة ٨٢٩ هـ.

((إن ابن تيمية الذي كان يوصف بأنه بحر من العلم، لا يستغرب فيه ما قاله بعض الأئمة عنه من أنه زنديق مطلق..))

لا بد أن أشير . ونحن في خاتمة بحثنا . بكل وضوح وصراحة إلى أن الحق والصواب يكون في إتّباع كتاب الله وسنة رسوله.

وسيدنا رسول الله (ص): (إني أوشك أن

أدعى فأجيب، وإني تارك فيكم الثقلين: كتاب الله عزوجل، وعترتي، كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتى أهل بيتى، وإن اللطيف الخبير أخبرني أنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض فانظروا بم تخلفوني فيهما).

فمن أطاع رسول الله وتمسك بالقرآن الكريم والعترة الطاهرة فهو الناجي وهو الذي استمسك بالعروة الوثقى، وما سوى ذلك هباء مهما علا وارتفع.

هذه عقيدتنا ومنها منطلقنا وعلى هذا المبدأ والمنتهى، وهذه دعوتناً للعالمين، بل هي دعوة الله ودعوة رسوله الذِي لا ينطِق عن الهوى، وِ ( مَّنْ يُطع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّه وَمَن تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلُنَاكُ عَلَيْهِمْ حَفيظًا)).

سنقوم بسرد قائمة الاتهامات والألفاظ والتعبيرات التي أطلقها علماء أهل السنة على

(كافر، منافق، مبتدع، زنديق، ناصبي، منحرف، ضال مضل، جاهل، مفتري، مخادع، مجسم، ماكر، متهور، أناني، فاسد، زائغ، خبيث الطوية، مخالف للكتاب والسنة وجماعة المسلمين، إمام الناصبية، والمبتدعة، له أخطاء شنيعة في حق سيدنا رسول الله (ص)، حاقد وباغض لسيدنا عليّ وآله (ع)، متطاول على السيدة فاطمة الزهراء (ع)، سهل متسامح مع اليهود والنصارى، شديد غليظ الحملات على فرق المسلمين، في عقله شيء، متناقض ومتضارب في كلامه، متسرع في تضعيف الأحاديث، تارك لمذهب السلف، كاذب في الأقوال، من اللاعبين بدين الله، إمام كل ضال مضل، كتبه هادية إلى الضلال، خذله الله، أذله الله، قبحه الله، أخزاه

هذا ما خرج به أئمة أهل السنة وكبار الحفاظ والفقهاء والقضاة!! وهذه كلماتهم وألفاظهم وليس لي فيها كلمة.

أفلا يعجب القارئ المنصف من شخص يرمى بكل تلك الاتهامات، ويسجنه العلماء حتى الممات، ثم يصبح في عصرنا إماما مقدسا مبجلا ؟!

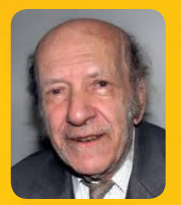
وإذا كان كل هؤلاء العلماء قد قالوا فيه ما قالوا، فكيف يُّدعى أن النزاع والخصام محصور بين ابن تيمية من جهة وبين شيعة أهل البيت (ع) أو الصوفية من جهة أخرى؟!

إن من ذكرنا كلماتهم هنا ليسوا من الشيعة، وفيهم من هم ليسوا من الصوفية، وفيهم من لا ينكر علمه ومقامه عند أهل السنة كابن حجر العسقلاني وابن حجر الهيتمي وتقي الدين السبكي ونجله وابن رجب الحنبلي والعلاء البخارى وزين الدين العراقى ونجله ويوسف الدجوى والمطيعي والكتاني وغيرهم.



# مسيحيون ويهود

# من أقطاب العالم توقفوا عند أعتاب الإمام علمي الله



«ما ضرك أيتها الأيام لو جمعت قواك و طاقاتك فأنجبت في كل زمان إنسانا كعلى (ع) في عقله و روحه و نفسه، في كلامه و بيانه، وفي قوته و شجاعته». جورج جرداق/ الإمام عليّ صوت العدالة الإنسانية



قتل عليّ في محراب عبادته لشدة عدله، و ما أقول في رجل تحبه أهل الذمة على تكذيبهم بالنبوة، و تعظمه الفلاسفة على معاندتهم لأهل الملة، و تصور ملوك الفرنج و الروم صورته في بيعها و بيوت عباداتها، و تصور ملوك الترك و الديلم صورته على أسيافها

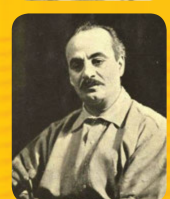
جبران خلیل جبران



هل كان عليّ (ع) من عظماء الدنيا ليحق للعظماء أن يتحدثوا عنه، أم ملكوتيا ليحق للملكوتيين أن يفهموا منزلته؟ لأى رصد يريد أن يعرفوه أهل العرفان غير رصد مرتبتهم العرفانية؟ وبأية مؤونة يريد الفلاسفة سوى ما لديهم من علوم محدودة؟ما فهمه العظماء و العرفاء و الفلاسفة بكل ما لديهم من فضائل و علوم سامية إنما فهمو*ه* من خلال وجودهم و مراّة نفوسهم المحدودة،و

شخصية فريدة متألقة شاعر ومؤمن ونبيل وقديس، حكمته كالنسيم الذي يتنفسه كل إنسان فهي أخلاقية وإنسانية، منذ تولده وإلى وفاته كان حكيما جمع تلاميذه وناداهم بإخوتي وأحبائي،

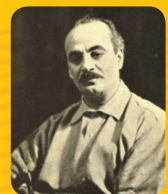
ميخائيل نعيمة



كان من أنبل عائله من قبيلة قريش. لديه ثلاث صفات يعتز بها العرب: الشجاعة والبلاغة، والسخاء، روحه الباسلة استحقت لقبا خالدا من النبي محمّد (أسد الله) نماذج بلاغته لا زالت مؤثره على كل لسان عربي وعلى كل تفسير قرآني، وعلى كل مثل وقول ساد الأمّة العربية إلى يومنا، في كل جمعه كان يلقنهم حكمته وما انزل عليّ النبي ليذكرهم بما وعاه صدره وفيه خزائن العلوم الإلهية، وهذا دليل على سخائه وتواضعه وحبه دون شرط مسبق

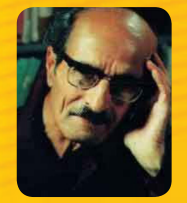
حقا كان هارون المتجدد صدّيق النبي موسى كما وصفه النبي محمّد (ص)

واشنطن آرفنغ

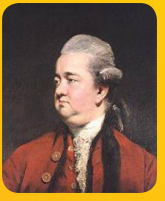


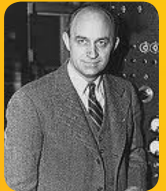
عميد الأسرة الهاشمية، ابن عم وصهر من احترمه كل العرب، العجيب انه لم يطلب الخلافة فور موت محمّد كما فعل بعضهم، إلى مزايا ميلاده وزواجه وإخوّته بالنبي محمد، أول من اسلم وقال له النبي محمّد انك للامه كهارون إلى موسى، حكم بالحكمة والنبل امة الإسلام وكانت فصاحته لغة حكمته)

جيرالد دى غورى جيرالد



يحوى نهج البلاغة رسالة الإمام عليّ إلى مالك الاشتر وفيها وصايا لكل حاكم عن نشئة الدول ودعم الحكم،، إن الأمم المتحدة - وبصفه عاجله - تنادى أمة العرب أن يقرؤوها ويطلعوا عليها للالتزام بآدابها واعتبارها أنموذج لهم الأمم المتحدة













# والمرأة

الباحثة والناشطة فمي شؤون المرأة

إيمان الجابرمي

المرأة في عهد الإمام عليّ (ع)

نالت المرأة في عهد الإمام حرية كاملة بما فيها ما تستحقه من الحقوق.

ولم يذكر التاريخ عنه أنه أهان امرأة أو أرغمها على قبول شيء تكرهه أو أنه أقدم على الانتقام من امرأة ممن خرجن عليه أو ممن وجهن إليه السب(١) ففي حادثة الجمل تعرضت له صفية أم طلحة زوجة عبد الله الذي قتل مع أولادها في المعركة وابتدأته في غضب: ((أيتم الله منك أولادك كما أيتمت أولادي)) فلم يرد الإمام عليها فأعادت عليه ما استقبلته به، فقال أحد حراسه يا أميّر المؤمنين أتسكت عن هذه المرأة؟ فرد الإمام (ع): ويحك نحن أمرنا أن نكف عن النساء وهن مشركات أفلا نكف عنهن وهن مسلمات...(٢)

إنما هذا نموذج بسيط يوضح لنا حرية المرأة في القول والفعل وهي تواجه خليفتها الإمام والحاكم الذي عرفت منه سمو أخلاقه وترفعه عن أن يرد عليها مقابل تبجحها في حضرته ومثل ذلك كثير مما نقل لنا التأريخ.

من الوقائع التي تشهد باحترام الإمام للمرأة والأسرة وحمايتها بحسب ما وهب الإسلام من الحقوق التى روعيت فيها خصائصها النفسية والجسدية ضمن ما نزل من النص القرآني والذي كان الإمام الصورة الناطقة له وهو القرآن الناطق فهل يتقاطع القرآن مع القرآن ومما اعطى القرآن للمرأة من المكانة والحقوق جاءت به الآيات الآتية: ١. ((وَإِذَا طُلَّقُتُمُ النِّسَاءَ فَبِلَغَنَ أَجَلَهُنَّ فَلاً تَغَضُلُوهُنَّ أَنَّ يَنكَحَنَ أَزُواجَهُنَّ إِذَا تَرَاضُوا بَيْنَهُمْ بالمُعُرُوف)).

٢. ((وَعَاشْرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ فَإِنِّ كَرِهَتُّمُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكُرَهُوا شُيئًا وَيَجْعَلُ اللَّه فيه خَيْرًا

وجد ا لمعنيو ن بقضية المرأة والانتصار لحريتها إنها نصف المجتمع، وإنها هي من يلد النصف الآخر ويربيه ويلقنه مباديء الفكر والعقيدة ووجدوا أن قاعدة المرأة الفكرية التي تنطلق منها هي سيرة أهل البيت (ع) وسياستهم في الرعية وعلى رأسهم الإمام عليّ (ع) فعملوا على أن يفصلوا المرأة وهي العنصر الفاعل في بناء الأسس التربوية للمجتمع عن قاعدتها الفكرية والمنهجية ومرجعيتها التربوية السؤال المهم هو: كيف خططوا لهذا الفصل الذي عملوا ويعملون عليه منذ القدم؟

الجواب يكون برصد موقف الإمام (ع) من المرأة وبث أقواله بتفاسير مغرضة وموجهة إلى ضد مصلحة الإنسان ليزرعوا في نفس المرأة المسلمة موقفا عقائديا مهزوزا لقطع الصلة بين المرأة وإمامها وبالتالى ينعكس هذا الهدم على نفسيتها والجو التربوى داخل الأسرة فما هي حقيقة موقف الإمام من المرأة وما تفسير أقواله ومتى ولماذا قالها ولماذا المرأة بالذات كل ذلك سيتضح لنا في الفقرات الآتية عندما نتتبع حقيقة أمر المرأة في عهد الإمام عليّ وفي

٣. ((للرِّجَال نُصيبٌ ممَّا اكْتَسَبُّوا وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا اكَتَسَبْنَ)). ٤. ((وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكِرٍ أَو أُنْثَى وَهُوَ

كْثيرً ) ) .

النساء ا/١٩.

مُؤْمِنٌ فَأُوْلَئِكَ يَدُخُّلُونَ النَّجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فيهَا بغَيْر

وغير تلك الآيات كثير مما يخصص حقوق المرأة ويوصي بإنصافها وتتبع هذه الآيات تطبيقات عملية التزمها الإمام في تأدية حقوق المرأة التي بدأت من بيته إذ يذكر لنا التأريخ أنه أول الأزواج الذي عامل زوجته كما أمر الإسلام وأن حياته البيتية خلت من أشكال لم يألفها الأزواج في زمانه وأنها كانت على أحسن ما وصفت به الحياة الزوجية بين أمثاله وبهذه الأخلاق الكريمة العالية تعامل الإمام مع المرأة في عهده حيث صدر عن إدارة مصدرها القرآن الكريم وسنة النبي (ص).

# ماذا قال الإمام في المرأة

أخذ دعاة تحرير المرأة بما قاله الإمام على (ع) في المرأة وذكر خصائصها وطبيعة تكليفها الشرعى أو خصائصها النفسية ليوظفوا أقواله في سياقات خاصة أولها ذم المرأة والانتقاص من كرامتها فماذا قال الإمام وما حقيقة تفسيره؟

١\_\_ قال عن النساء بأنهن ناقصات الإيمان أو الدين.

٢\_\_ قال النساء ناقصات عقل وحظ وديّن. صحيح أن هذه النصوص وردت في نهج البلاغة لكن تفسير هذه الأقوال يؤدى بنا إلى انسجام يليق بحقيقة ما وجه الإمام وما قصد وما عدل في معاملة المرأة باعتبارها جزء من رعيته فتفسير الأقوال كالآتى:

أما نقص الأديان الذي فسره قعودهن عن الصلاة في أيام الحيض وذلك أمر تشريعي لا



علاقة له بإرادة المرأة أو إمكاناتها.

أما نقصان العقل على أساس أن شهادة امرأتين في مقابل رجل واحد فأن قضية الشهادة لا ترتبط بالعقل لأنها قضية سلامة في الحس لا العقل فيما يراه الإنسان أو يسمعه ويرتبط بأمانة في النقل وهذا ما يتصل بالجانب الحسي لا العقلي على أن الشهادة معللة بوضوح في قوله تعالى: ((أَن تَضلَّ إِحدَاهُمَا فَتُذكِّرُ إِحدَاهُمَا اللَّخْرَى)) وهي مسألة احتياطية للعدالة، أما نقصان الحظ في الإرث وهذا أمر يعتقد انه في حصة المرأة لا في حصة الرجل لان الإسلام عندما اخذ من المرأة نصف حصتها أعطاها المهر وهي خلية من مسؤولية النفقة على الأولاد.

يتضح من تفسير هذه الأقوال أن الإمام لا دخل له في تقرير ما قال وإنما هو أمر تشريعي قررها لحكمة إلهية تصب في مصلحة المرأة والمجتمع معاً.

# ماذا قالت المرأة في الإمام

لكي تتضع مصداق ما عرضنا من أقوال الإمام في المرأة نريد أن نعرض لما قالته المرأة في الإمام لكي نرى الوجه الآخر لحقيقة علاقة المرأة بالإمام وكيف تصفه.

أولا: أم الخير بنت الحريش:

وفدت أم الخير على معاوية فعرضت لوصف الإمام (ع) قالت ((هلموا يرحمكم الله إلى الإمام العادل والوصي التقي والصديق الأكبر، إنها أحن بدرية وأحقاد جاهلية وثب بها معاوية حين الغفلة ليدرك بها ثارات بني عبد الشمس)).

ثانيا: بكارة الهلالية:

كانت هذه المرأة من نساء العرب الموصوفات بالشجاعة والخطابة وهي من أنصار الإمام في حرب صفين وقد وقفت موقفا تراجع عنه الرجال. وفقت الهلالية في ساحة الحرب تخطب خطبا حماسية تشجع القوم أن يخوضوا غمار الحرب في نصرة الإمام، وفدت على معاوية بعد أن كبر سنها فشهد أعداء الإمام بأنها القائلة في بني معاوية:

(قد كنت آمل أن أموت ولا أرى فوق المنابر من أمية خاطباً)، (والله أخر مدتي فتطاولت حتى رأيت من الزمان عجائباً)، في كل يوم لا يزال خطيبهم وسط الجموع لآل أحمد غائباً)، وحين وشوا بها كان جوابها: أنا والله القائلة ما قالوا لا أدفع بتكذيب فامض شأنك فلا خير في

العيش بعد أميّر المؤمنين.

ثالثا: سودة بنت الاسك:

تروى هذه المرأة وهي في مجلس معاوية تقول: قدمت على رجل ولاه صدقتنا فكان بينى وبينه ما بين الغث والسمين فأتيت علياً لأشكو إليه ما صنع بنا فوجدته، قائماً يصلى فلما نظر إلى أنفتل من صلاته ثم قال لي برأفة وتعطف: ألك حاجة؟ فأخبرته الخبر فبكى ثم قال اللهم انك أنت الشاهد على وعليهم أنى لم أأمرهم بظلم خلقك ولا بترك حقك ثم اخرج من جيبه قطعة جلد وكتب فيها: بسم الله الرحمن الرحيم... ((قَدْ جَاءِتُكُم بَيِّنَةٌ مِّن رَّبِّكُمْ فَأُوَفُواۤ الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ وَلاَ تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءهُمْ وَلاَ تُّفُسدُواً فِي الأَرْض بَغْدَ إِصْلاً حهَا ذَلكُمْ خَيْرٌ لَّكُمُ إِن كُنتُم مُّؤَمنينَ)) وَمَا أَنَا عَلَيْكُم بحَفيظ. إذا قرأت كتابي هذا فاحتفظ بما في يدك من عملنا حتى يقدم عليك من يقبضه منك والسلام. فأخذته منه ووالله ما ختمه بطين ولا حزمه بحزام فقرأته.

نعم لقد خول الإمام المرأة حمل الكتاب ثقة بها وعمل بشكواها مصدقاً قولها فكيف يثق الإمام بناقصة عقل لو كان قصد في ما قال (ناقصات العقول)؟ وكيف يثق بامرأة ويسلمها ساحة الحرب والخطابة لو رأى فيها ناقصة دين أو عقل. أن هذه ثلاثة مواقف وقف الإمام فيها إلى جانب المرأة باحترام وثقة وتقدير.

# ماذا قال غير الإمام في المرأة

لكي تتضح نوايا العاملين على فصل المرأة عن قاعدة القيم التي تستمد منها قوتها وحصانتها الأخلاقية بما رصدوا من أقوال الإمام في المرأة لابد من أن نعرض لآراء غيره في المرأة وماذا قيل فيها لنسد على دعاة الحضارة الطريق لتحقيق أهدافهم.

قال فيثاغورس: (مبدأ الشر يخلق الفوضى والظلام والمرأة).

قال هوميروس: (آه منك أيتها المرأة حين ينزع عقلك إلى الشر لا يكون في الجحيم شيطان أكثر خسة ودناءة منك).

قال أفلاطون عندما وصل إلى القمة: (اشكر الآلهة على أنها خلقتني رجلا لا امرأة). قال سقراط: (المرأة هي مصدر كل شر). قال الشاعر الفرنسي لامارتين: (المرأة كتاب كَتَبُ الشيطان فصوله).

قال اللاهوتي (كليهان الاسكندراني):

(لتشعر كل إمراة بالعار لمجرد كونها امرأة).

هؤلاء رجال الحضارة الغربية القديمة والحديثة من فلاسفة وأدباء ومفكرين فأين احترامهم للمرأة وكيف تثق المرأة الإسلامية بمصلح قامت منظومة أفكاره على هذه النظرة المرأة؟

والمرأة هي الشر وهي الظلام وهي الشيطان وهي العار والدناءة فهل قال أميّر المؤمنين من ذلك شيئاً لكي يوظفوا ما قال لتحقيق أهدافهم المسمومة لإسقاط المرأة في دوامة المظلومية وهدم الأسرة وتقويض المجتمع الإسلامي. وهل قال الإمام إلا ما قاله القرآن لتحقيق السعادة والاستقرار في المجتمع وضمان مصلحة الإنسان والمرأة السؤال الذي بقي بلا

# لماذا المرأة

أدرك الإمام فيما أدرك من العلم بأهمية دور المرأة وهي تمثل القاعدة الأساس في بناء الأسرة وبالتالي بناء المجتمع فهي مدرسة الإنسان الأولى، لذلك اكتسبت المرأة أهمية في نظر المصلحين والموجهين. قال روسو: (إذا أردتم رجالاً عظماء فعلموا المرأة ما هي العظمة وما هي الفضيلة).

وكان ذلك من بديهيات الإمام في توجيه المرأة التي انعكست في تربيته للعقيلة زينب (ع) وهي تقف شامخة بقيمها إمام عتاة عصرها لتثبت أعلى القيم وتحفظ أغلى الدماء والتضحية. وانطلاقاً من هذه الأهمية راح الإمام يركز على توجيه المرأة ويحرص على تنبيهها إلى سلبياتها ومن بعض ما وجه البخل، فإذا كانت المرأة مزهوة حفظت عفتها وترفعت عن سفاسف الأمور وإذا كانت بخيلة وترفعت عن سفاسف الأمور وإذا كانت بخيلة وإذا جبنت حسبت كل خطوة تقدم عليها وتحسبت لعواقب الأمور.

أراد الإمام للمرأة أن، تكون القدوة الصالحة في المجتمع فبذلك وجه وأعلن وحذر. لذلك يتوجب على كل النساء التحصن في ما وجه الإمام لأنه المربي الأول للإنسان وعلى المرأة أن تتوخي الحذر في كل ما تواجه من دعوات للنصرة تجدها تتقاطع مع تعاليم وتوجيهات الإمام (ع) لكي تحفظ قيمها العالية وحياتها وبناء أسرتها.

# ملف العدد





إعداد: علمي الواثلمي-

آیفاصا ارخاز الاسارتا اعادرایته فانجدمته الجاصه فیطفتر اعینه الاوحسه تعتایه فیرمتای الاجطفطات الوحتای فی الجین الحخرته می چیران میپرمی الاجطفطات الجاترات محینه الفرجه الحتدرته می الاجینای الوقت الوسای الاراجرو فی ایم الاوت الجاتی المانی الاحتدادی الحتاری الارتفاد المانی الحتدادی الحتاری الارتفادی المانی الحتاری المانی الم



من المتعارف عليه إن مدينة النجف الأشرف قبل أن يدفن فيها جسد وصي رسول الله الإمام عليّ (ع) كانت مدينة غير آهلة للسكن على العكس مما نشاهده اليوم من تداخل واكتظاظ للبيوتات فيها وتزاحم الس<mark>كان في الشوارع والأزقة بعد تشرف هذه المدينة باحتضانها لأطهر</mark> جسد بعد رسول الله (ص)، والكثير من المسلمين في العالم بدأوا إ<mark>ضافة إلى الساكنين فيها بدفن موتاهم إلى جنب هذا المرقد الشريف للتبرك</mark> به حتى أصبحت اكبر مقبرة في العالم هي التي توجد في مدينة النجف الاشرف.

لكن المبغضين لأهل البيت والناصبين لهم من ال<mark>حكام والطغاة والناكرين لفضلهم أ</mark>بوا أن يظهر صاحب هذا القبر فحاولو<mark>ا بشتي ا</mark>لوسائل والأساليب لمنع الناس عن معرفته من خلال المكر والكذب والخديعة لكن يمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين فكراماته التي ظهرت واضحة للناس جعلت أفئدة الكثير تهوي إليه وت<mark>عرف صاحبه وماله من</mark> فضائل و آثار ح<mark>سنة لأنه القران النا</mark>طق وساق*ي* الحوض يوم القيامة فأراد الله (جل وعلا) أن يبرز أهمية وخصوصية هذا المرقد الطاهر رغم كل ما فعله الحكام والطغاة منذ يوم استشهاده حتى ظهوره إلى الناس.

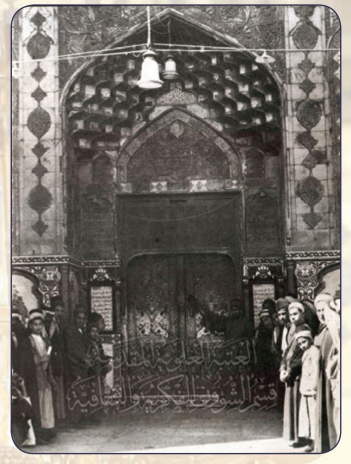
قد توالت العمارات على مرقد أميّر المؤمنين (ع) بعد أن انتهت دولة بنى أمية وبعد أن أظهره الإمام الصادق (ع) وكانت العمارة الأولى عمارة هارون الرشيد سنة (١٧٠هـ)، والثانية جرت في أواخر القرن الثالث الهجري سنة (٢٧٩هـ) على يد محمّد بن زيد الداعي الصغير حينما بني حوله ولأول مرة حصن عالى فيه سبعون طابق ثم عمارة أبيّ الهيجاء عبد الله بم حمدان عام (٣١٢هـ)، وعمارة عمر بن يحيى المتوفى (٣٤٣هـ)، وعمارة عضد الدولة البويهي سنة (٣٧٢ هـ)، وجدد مرتين ببناء فخم وقبة بهية أوائل القرن الرابع الهجري وأواخره حتى أصبحت معه النجف مدينة علمية مهمة مرك<mark>زها الصحن الحيدري الشريف، والذي كسيت أرضياته</mark> بالمرمر والرخام عام (١٧٠هـ/١٣٨٥م).

وأجرت هذه العمارة إصلاحات كثيرة، بيد أنّها احترقت سنة (٧٥٥هـ)، وفي سنة (٧٦٠هـ). هذا وكانت هناك عمارة أخرى للمرقد الشريف على يد الايلخانيين، وعمارة الشاه صفى ألصفوي حيث بدأ بها سنة (١٠٤٧هـ)، وأتمها ولده الشاه عباس ألصفوي سنة (١٠٥٢هـ) وهي الموجودة حاليا وقد بلغت عمارة المرقد الطاهر درجة عالية من الروعة والإبداع وحظى بالعناية الفائقة والتوسعة بدأ منذ القرن الحادى عشر الهجري/ السابع عشر ميلادي.

وتعد إضافات ولمسات الشيخ البهائي (رض) من أهم المعالم الهندسية، امتازت بالعديد من الأسرار الهندسية الخالدة والتي لربما لم يتوصل لها الفن المعماري اليوم لكنه أسرارها ومعالمها الهندسية الخلابة.

ويمكن القول أن الإجراءات والإصلاحات التي طرأت على المرقد العلوي المطهر في النصف الأول من القرن الثامن عشر الميلادي تعد من أعظم المشاريع العمرانية في تاريخ المرقد. إذ تم إزالة القاشاني الأزرق القديم من فوق القبة الشريفة والإيوان الرئيس والمأذنتين ومنارة الساعة وتذهيبها جميعا بدل ذلك، وقد ذهب القبة والمأذنتين والإيوان نادر شاه ملك إيران سنة (١١٥٦هـ)، وبعدها جدد تذهيب القبة الشريفة رشاد مرزة سنة (١٩٧٢م)، وتم نصب الشباك الفضى المتوج بالذهب من قبل سلطان البهرة طاهر سيف الدين بتاريخ (١٣٦١ هـ).

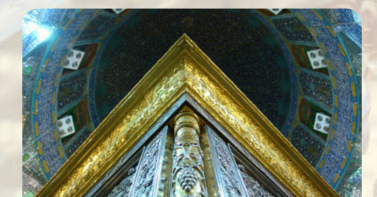
ويحيط بالحرم المقدس فناء كبير يعرف بالصحن مساحته (٥٠٠٠ مترا مربع). ارتفاع سوره الخارجي (١٢،٥ مترا) وجدرانه مزدانة جميعها من الداخل بالقاشاني ومنقوشة بأبدع النقوش ومكتوب عليه الآيات القرآنية وطابقه الأرضى فيه (٥٣) غرفة يتقدم بعضها أواوين خاصة بها، عددها (٤٦) من ضمنها إيوانان كبيران فيهما مقابر العلماء والشخصيات. كما توجد عدة مساجد ومنشآت ملحقة به كمسجد عمران بن شاهين الذي يعود تاريخه إلى القرن الرابع الهجري وجامع الخضراء وجامع الرأس الذي دخل ضمن منطقة التوسعة التي ستضاف إلى الحرم. ومكتبة الروضة والمتحف الذي فيه من التحف والهدايا النفيسة ما قل نظيره في العالم أجمع. وارض الصحن رحبة كسيت بالمرمر الأبيض ولها خمسة أبواب هي:



الباب الشرقي (باب الإمام عليّ بن موسى الرضا (ع)) وهي المقابل للسوق الكبير. ويُعد الباب الرئيس وباب مسلم بن عقيل. وتقع إلى جانب الأيمن من الباب الأولى. وباب الشيخ الطوسي مقابل شارع الطوسي إلى جهة الشمال و باب الفرج وتقع إلى جهة الغرب وباب القبلة، وتقع إلى جهة الجنوب مقابل <mark>شارع الرسول (ص).</mark>

أما الروضة المقدسة فمربعة الشكل. أرضيتها مفروشة بالرخام المصقول وكذلك الجدران مغطاة بذات النوع من الرخام إلى ارتفاع حوالي مترين وما يعلو ذلك قد كسيت بالمرايا الملونة والزخارف الهندسية البديعة بالفسيف<mark>ساء ذات</mark> الأشكال الجميلة. وفي الوسط يكون الضريح المقدس، وقد وضع عليه صندوق من الخشب الساج المطعم بالعاج والصدف المنقوش عليه بعض الآيات القرآنية محاطا بشباك مصنوع من الذهب والف<mark>ضة مزين بأروع النقوش الإسلاميّة وبدائع الصور</mark> النباتية عليه تاج من الذهب الخالص يبدأ بصف من القناديل الجميلة من الجهات الأربع يقدر ما فيه من الفضة بمليوني مثقال وما فيه من الذهب بعشرة آلاف وخمسمائة مثقال تم وضعه في عام (١٩٤٢).







وتعلو القبر الشريف قبة بيضوية جميلة واسعة مذهبة محيط قاعدتها (١٦،٦) مترا) وفيه داخلية مزينة من الداخل بالفسيفساء الرائعة وبنقوش أسماء الأئمة المعصومين (ع) وبعض آيات الذكر الحكيم، ومقطوعات من الشعر العربي في مدح الإمام أميّر المؤمنين (ع) قد رصف عليها من الخارج صفائح من الذهب الخالص، ويحتاج إعادة تذهيبها في كل مرة إلى (٢٠٠) كيلو غرام من الذهب بتركيز (٢٤)

ويتصل بالرواق إيوان ذهبي يعد المدخل الرئيس لأروقة الحرم تبلغ مساحته (٣٠٠ مترا مربعا) كسيت جدرانه وواجهته وسقفه بالذهب الخالص. وعلى جانبي الإيوان مئذنتان اسطوانيتا الشكل ترتفع كل منهما حوالي (٢٩مترا). مغلفتان بالذهب الخالص. وهناك منارة ثالثة في صدر الصحن اقصر منهما تاجها من الذهب وعليها ساعة نادرة وقديمة ذات وجوه أربعة.

وتقع الروضة وسط رواق مستطيل الشكل تقريبا مزججة جدرانه بالمرايا بأروع النقوش والآيات القرآنية والأبيات الشعرية وفيه خمسة أبواب تطل على الصحن الشريف. الأول منهما وضع ضمن الإيوان الذهبي وهو باب كبير من الذهب مرصع بالأحجار الكريمة ومزخرف بالزخارف النباتية والمبنى كتب على جبهته الحديث النبوي الشريف (على مع الحق، والحق مع على، لن يفترقا حتى يردا على الحوض)، وعلى جانبيه بابان صغيران تحت كل مأذنة وهما من الذهب الخالص أيضا. ومن الجهتين الشرقية والجنوبية هناك أربعة أبواب فضية رئيسيه تؤدى إلى الحرم الطاهر. أما الأبواب الداخلية المؤدية إلى الضريح المقدس فهي خمسة أيضا، اثنان منهما ذهبيان خصصا للاستئذان والأخريات مصنوعة من

وبعد نهاية فترة الظلم والطغيان من قبل نظام البعث الفاشي التي عاثت فسادا بالعراق بشكل عام والعتبات المقدسة بنحو خاص بدأت مرحلة جديدة من مشاريع التطوير للضريح الشريف والمنطقة المحيطة به.

# المدفونين في المرقد الطاهر

هناك العديد من العلماء الأعلام والشخصيات ومن <mark>أتب</mark>اع أهل <mark>البيت تشرفوا</mark> بدفتهم بهذا المكان المقدس، حيث ثوت أجسادهم إلى جنب جسد ابن عم رسول الله (ص)، ومن أهم هذه الشخصيات شيخ الطائفة محمّد بن الحسن الطوسي، المتوفى سنة (٤٦٠هـ). الذي دفن في داره، وأوصى أن تتخذ الدار مسجدا بعده، المقدس الأردبيلي أحمد بن محمد، المتوفى سنة (٩٩٠هـ)، الشيخ أحمد الجزائري صاحب آيات الأحكام، المتوفى سنة (١١٥١هـ)، الآقا محمّد محمد باقر الهزارجريبي، المتوفى سنة (١٢٠٥ه). وهو أحد مشايخ السيد بحر العلوم، ولده الفقيه الآقا محمّد على المتوفى سنة (١٢٤٥هـ)، السيد حسن الجزائري، المتوفى سنة (١١٧٣هـ)، السيد محمّد مهدى بحر العلوم، الشيخ مرتضى الأنصاري، الآخند ملا محمّد كاظم الخراساني، العلامة الحلي، الميرزا النائيني، السيد أبو الحسن الأصفهاني، السيد محمّد سعيد ألحبوبي، شيخ الشريعة، الشيخ ضياء الدين العراقي، المولى عليّ نقى الكمرئي، الشيخ أحمد النراقي، صاحب مستند الشيعة، وزعيم الطائفة السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي.. وغير هؤلاء من كبار علماء الأمّة الإسلامية.

# الصحن الحيدري الشريف

تبلغ مساحة العتبة العلوية المقدسة حاليا (١٣٢٤٠ مترا مربعا)، يحدها سور يرتفع عن الأرض بحوالي (١٢,٥ متر)، تفتح خلاله خمس أبواب رئيسية لدخول وخروج الزائرين إلى العتبة وهي كالتالي:

١) باب الساعة: وتسمى أيضا بباب السوق الكبير، وهي تقع في وسط السور الشرقي للعتبة المقدسة، يبلغ ارتفاعها (٣,٩٠ م) وعرضها (٢,١٠).

٢) باب القبلة: وتقع في وسط السور الجنوبي للعتبة، يبلغ ارتفاعها (٣٠, ٤م) وعرضها (٢,٤٨م) وقد سميت بهذا الاسم لوقوعها باتجاه قبلة المسلمين بالنسبة لموقع العتبة العلوية المقدسة.

٣) باب الطوسى (قد): وتقع في وسط السور الشمالي للعتبة، يبلغ ارتفاعها (٧٠, ٤م) وعرضها (٣,٤٠)، وقد سميت بهذا الاسم لأنها تقع في قبال جامع الشيخ الطوسى (قد) والذي دفن فيه.

٤) باب مسلم بن عقيل (ع): وتقع إلى جوار باب الساعة على يمينها بالنسبة للداخل إلى العتبة، يبلغ ارتفاعها (٤م) وعرضها (٢٠,٣م).

٥) باب الفرج: وتقع قريبا من الطرف الجنوبي للسور الغربي من العتبة العلوية المقدسة، يبلغ ارتفاعها (٣٠, ٤م) وعرضها (٣,٣٠).

أواوين الصحن الحيدري الشريف

وفي داخل العتبة، زين السور المحيط بالعديد من الأواوين المغلفة بالكاشى الكربلائي المزين بالعديد من الآيات الكريمة، والنقوش الرائعة، وبعض هذه الأواوين يضم الكثير من المعلومات التاريخية التي دونت عليها.

منارتا العتبة



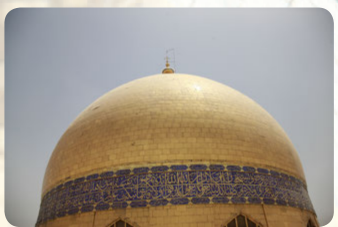




تقع منارتا العتبة الذهبيتان في الواجهة الشرقية للحرم الطهار، يبلغ ارتفاع المنارة الشمالية (٢٩م) أما الجنوبية فارتفاعها (٢٩,٥)، وهما مغلفتان بصفائح الذهب المطعم بالميناء الزرقاء.

# القبة العلوية الشريفة

وهي أضخم معلم بارز للعيان في العتبة، يبلغ ارتفاعها من سطح الحرم الشريف حوالي (٢٥م) وقطرها (٢٦٦م)، وهي مغلفة بصفائح الذهب ومطوقة بحزام من الآيات القرآنية الذهبية، على خلفية من الميناء الزرقاء الجميلة، تعرضت القبة المطهرة في عام (١٩٩١م) لهجوم همجي صاروخي من قبل نظام البعث البائد، وأعيدت بنائها، وهي صرح شامخ يتحدى أعداء الإسلام.





# الحرم الشريف

وفي وسط الصحن الحيدري الشريف يقع الحرم الطاهر، وهي عبارة عن حصن كبير مستطيل الشكل، تقع في واجهته الشرقية الإيوان الذهبي، وقد سمي بهذا الاسم لكونه مغلفا باجمعه بصفائح الذهب المطعم بالمينا الزرقاء، تنفتح على الحرم الشريف ستة أبواب رئيسية، تفضي إلى أربعة أروقة مستطيلة الشكل، تُعد كمساجد للمصلين والزائرين، وترتبط هذه الأروقة بخمسة أبواب رئيسية تفضي إلى فناء الضريح المقدس الذي يضم في وسطه القبر الشريف.

# القبر الشريف

ويحيط القبر العلوي الشريف المقدس حصن مستطيل الشكل طوله (٢٥, ٦م) وعرضه (٢٥, ١٥م) وارتفاع (٢٥, ٢م)، يحتوي في داخله على الصندوق الخاتم المصنوع من أرقى وأنفس أنواع الخشب، وهذا الصندوق يقع على الضريح الشريف مباشرة.

# مكتبة الروضة الحيدرية:

كثيرا ما ذكر التاريخ بأنّ هذه المكتبة كانت تضم الآلاف من الكتب الثمينة والنسخ النادرة التي ما لم يوجد في غيرها، و أغلب هذه النسخ هي بخط مصنّفيها أو كما تتضمّن هذه المكتبة المثات من المصاحف الشريفة القديمة منها المصاحف التي نسبت إلى الإمام عليّ (ع) وإنها كانت بخط يده الشريفة.

كانت مكتبة الإمام عليّ (ع) مكتبة تضم أعدادا من المخطوطات والمؤلفات القديمة والمهمة في مختلف المجالات، وبعد هجرة الشيخ الطوسي (ره) إلى النجف الاشرف وتأسيس الحوزة العلمية، أصبحت مكتبة كبيرة مكتظة بطلبة الحوزة ممّا دفع إلى تقدم عجلة الطبع والتأليف فيها وكذلك اندفاع روّاد العلم والمعرفة نحوها للدرس والاستفادة، الأمر الذي أدّى إلى تفعيل دور مكتبة الروضة الحيدرية









وامتدادها وتنوع المصادر فيها.

الأمين العام للمكتبة الأستاذ ضياء ألكعبي أوضح إن المكتبة هي شعبة تابعة للشؤون الفكرية تتفرد بمصادر هي غير موجودة في المكتبات، وكذلك في المكتبة المختصة والتي جمع فيها كل ما كتب عن الإمام عليّ (ع) وهي قرابة الألف كتاب منها ثمانمائة وخمسين كتابا في موقع المكتبة وهي بالتالي فرصة لأي فرد في هذا العالم أن يأخذ الكتاب الذي يبتغيه، أما استحصال الكتاب فيكون بطريقتين منها شراء الكتب ورفد المكتبة بها والأخرى هي الإهداء وقد وصلت الكثير من الكتب والمكتبات لها فلا يمكن لأيّ مكتبة أن تنمو وتزدهر . سيّما في بداية التأسيس إلا بأن توقف عليها مكتبات متعددة ليتضاعف عدد كتبها وتتنوع موضوعاتها، وكذلك كانت مكتبة الروضة الحيدرية حيث تم. بالإضافة إلى الشراء. وقف عدة مكتبات عليها قديما وحديثًا، وتوجد على ظهر بعض النسخ الموجودة في الخزانة اسم الواقف وسنة الوقف، وعند مراجعة ما فهرسه العلامة السيّد أحمد الاشكوري من كتب الخزانة عام (١٣٩٠ هـ) نجد عدة أسماء ممن هم أوقفوا للمكتبة عددا من النسخ الثمينة والنفيسة.

أمّا المكتبات التي أوقفت حديثا فالبعض منها كان مثل مكتبة الأستاذ الفاضل السيّد عباس آل بوشكه من دولة الكويت ومكتبة حجة الإسلام والمسلمين السيّد محمّد تقى ألخلخالي من النجف الأشرف، ومكتبة الشيخ احمد الوائلي، ومكتبة الشهيد السعيد حجة الإسلام والمسلمين السيّد عليّ الشيرازي من النجف، ومكتبة المرحوم آية الله السيّد محمّد حسن الرضوي من كربلاء، ومكتبة الشهيد السعيد حجة الإسلام والمسلمين السيّد محمّد تقي المرعشي من النجف.

وتعد مكتبة الروضة الحيدرية من المكتبات الثرية بكتبها والتي تعود إلى العشرات لا بل إلى مئات السنين ومن أهم وأقدم المكتبات التي تزخر بها مدينة النجف الأشرف، وقديما ضمت الكثير من الكتب والمخطوطات كان اغلبها بخط مؤلفيها، وأن الشيخ عليّ الحزين الكيلاني ذكرها في كتاب السوانح الذي ألفه عام (١١٥٤هـ) عند مجيئه للنجف فقال عنها: (فيها من كتب الأوائل والأواخر من كل فن ما لا يمكن عده وحصره)، كما إن الصحن الشريف وخاصة المكتبة كانت مقرا لدراسة طلبة العلوم الدينية ووجود الحوزة العلمية لعدة مئات من السنين في النجف الأشرف، الأمر الذي أعطى لهذه المكتبة ميزة تختلف بها عن باقى المكتبات، وحسب ما ذكر لنا التاريخ فأن للمكتبة كان لها عدة أسماء عرفت وسميت بها، منها الخزانة الغروية، وهو الاسم الأكثر شهرة وشيوعا وتداولا بين الناس، والخزانة العُلوية، وخزانة الصحن، وخزانة أميّر المؤمنين (ع)، ومكتبة الصحن العُلوي، والمكتبة العَلوية، والمكتبة الحيدرية، وأخيرا تسمى اليوم بمكتبة الروضة الحيدرية. ولم يبين لنا التاريخ الأول لتأسيس المكتبة، ولكن ثمة إشارة إلى عضد الدولة البويهي.

وفي الأونة الأخيرة وبعد أن تعرضت المكتبة للإهمال، وبعد أن امتدت لها الأيدي الخؤونة، لم يبق من موجودات المكتبة إلا القليل، مع ما كان بها من نفائس ومخطوطات وكتب ثرّة، وبعد سقوط نظام البعث السابق، كان لرعاية مكتب سماحة المرجع الديني الكبير آية الله العظمي السيد عليّ السيستاني (دام ظله) الأثر الكبير في تأسيس مكتبات عامة في العتبات المقدسة، وابتدأ العمل بمشروع إحياء وإعادة مكتبة الروضة الحيدرية بالتنسيق مع المشرف العام على الروضة الحيدرية المطهرة في حينها السيد محمّد رضا الغريفي (دام عزه)، واهتمام ومتابعة المرحوم حجة الإسلام والمسلمين الشيخ فارس الحسون مدير مركز الأبحاث العقائدية، وتتمثل مكتبة الروضة الحيدرية بالمكتبة العامّة وتضم آلاف الكتب في العلوم المختلفة، وبمختلف اللغات الحيّة لتكون في خدمة روّاد العلم

والمكتبة المختصّة بأمير المؤمنين (ع): وهي مكتبة تجمع في طيّاتها ما كتب بكافة اللغات العالمية حول شخصية أميّر المؤمنين (ع) وحياته وسيرته، وما يتعلق

بنهج البلاغة وشروحه، سواء كانت هذه البحوث <mark>مستقلة أو ضمنية، والمكتبة</mark> الإلكترونية وتضم بداخلها على أحدث أجهزة الحاسوب (الكمبيوتر)، مع مئات الأقراص الليزرية في مختلف العلوم الدينية والدروس الحوزوية والمحاضرات، وأخيرا تحتوي المكتبة على موقعها الذي يتيح لجميع مثقفي العالم وممن يريد معرفة سيرة وفكر الإمام أن يتصفح الموقع الذي يحوي على كتب وبحوث حول أميّر المؤمنين (ع)، وحول مدينة النجف الأشرف، والحوزة العلمية، ومكتبة الروضة الحيدرية.

والمكتبة تتألف من طابقين، الطابق الأول يضم قاعة كبيرة للرجال والثاني خاصة للنساء، وتقدم المكتبة ما يحتاجه الباحث وطالب العلم من مصادر ومؤلفات وبمختلف لغات العالم.

أما موقع المكتبة فهو مستقل وفيه الكثير من الملفات منها أخبار وتاريخ المكتبة الموجودة في الموقع والإصدارات التي تقوم بها المكتبة والنشرات والرسائل الجامعية التي قامت بإصدارها ضمن المشاريع التي تعمل عليها والأمور الأخرى التى تخص المكتبة وروادها.

# مشفى المخطوطات

تعتبر المخطوطات والكتب القديمة والتي تزخر بها خزانة العتبة العلوية المقدسة تراثا إسلاميا وإنسانيا مهما ومستودعا لكنوز المعرفة الإسلامية والجهد الفكرى لعلماء مدرسة أهل البيت (ع) طوال إلف عام من تاريخ تأسيسها، والتي تعددت أسمائها على مدار القرون فسميت تارة بالخزانة الغروية وأخرى بخزانة أميّر المؤمنين (ع) وخزانة الصحن الحيدري والمكتبة العلوية والمكتبة الحيدرية وغيرها من الأسماء.

يرجع المؤرخون تاريخ الخزانة العلوية إلى نهاية القرن الثالث الهجرى وبداية القرن الرابع بالتزامن مع تأسيس الحوزة العلمية الشريفة في النجف الأشرف، وبمرور السنين ضمت الخزانة نحو أربعين ألف كتاب يمثل مختلف العلوم الإسلامية، ولكنها تضاءلت بعد أن تعرض المشهد العلوي الشريف لحريقين التهما جانبا كبيرا منها في أوائل القرن السابع ومنتصف القرن الثامن.

وقد وصل عدد المخطوطات في الخزانة العلوية إلى أكثر من ألف مخطوط، ضمت الخزانة مخطوطات نادرة جدا ففيها مصاحف شريفة تمثل مختلف العصور الإسلاميّة منها مصحف كتب في بداية القرن الهجرى الأول ينسب خطه إلى الإمام عليّ (ع)، ومصحف يعود إلى القرن الثاني ينسب إلى الإمام الصادق (ع)، مرورا بالقرن الثالث والرابع والخامس إلى قرننا الحالي، ولأهمية هذا التراث الإسلامي الكبير الذي لا يقدر بثمن قامت الأمانة العامة للعتبة العلوية المقدسة بإنشاء مشفى متخصص بعلاج المخطوطات التي تعرضت طوال قرون لسوء الخزن والإهمال لصيانتها وترميمها بالطرق المختبرية الحديثة في عام (٢٠٠٩م)، يقع المشفى في الجهة الغربية من العتبة العلوية وهوفي سرداب تحت الأرض ينقسم إلى خمسة أقسام مجهزة بجميع الوسائل الحديثة التي تدخل في عملية ترميم المخطوطات والكتب القديمة ويؤكد المختصون إن هذا المركز الفريد من نوعه أول مشفى متخصص بترميم المخطوطات وعلاجها في العراق بهذا الحجم والإمكانات.





# ساعة العتبة العلوية

من المعالم المشهورة هي تلك الساعة القديمة التي ما من زائر يتشرف بزيارة هذا المرقد الطاهر إلا ويطرق أسماعه رناتها وهي تعلن وقت الأذان وتعد من النفائس التي تحتضنها العتبة العلوية.

يسمع كل من في المدينة القديمة صوت رئين هذه الساعة وما تزال تعمل إلى يومنا بعد جملة من الإصلاحات التي أعادة بعض توقفاتها سيما في عهد النظام المقبور، وأهم الإصلاحات التي جريت عليها في عام (٢٠٠٤)، وبجهود من قبل كوادر قسم الصيانة في العتبة العلوية المقدسة تم إصلاح الأعطال الموجودة في الساعة مع تحوير بعض أجزائها لتعمل هذه الأجزاء بشكل أوتوماتيكي بعد أن كانت تعمل بشكل يدوي، مع الحفاظ على أجزاء الساعة الأصلية، وتم أكساء أعلى الساعة بصفائح ذهبية، وجدد تذهيب الساعة سنة (١٣٩١هـ)، بسعي المرجع الديني السيد محمود بن علي الحسيني الشاهرودي، تقع هذه الساعة في البرج الموجود فوق الباب الشرقي الكبير للصحن الشريف، قبالة الإيوان ومقابل السوق المشهور (بالسوق الكبير).. وهي تقوم على سطح سور الصحن على قاعدة مكوّنة من طبقتين مكعبتين تعلوهما قبة مقامة على ثمانية أعمدة من الرخام، ويوجد جسم الساعة في الطبقة الثانية.



# المشاريع التي تقوم بتنفيذها كوادر العتبة العلوية السعي لإكمال أعمال الإنهاءات في مشروع رواق أبيّ طالب (ع)

بعد افتتاحه، تتواصل الأعمال لإنجاز الإنهاءات في مشروع توسعة الحرم المطهر الواقعة في الجهة الغربية من الضريح المقدس لأمير المؤمنين (ع)، أكد الأستاذ مظفر محبوبة (رئيس قسم الشؤون الهندسية والفنية في العتبة العلوية المقدسة) أن الجهود مستمرة لإنجاز بقية أجزاء خطبة الغدير من جهة والنقوش



النباتية من جهة أخرى، حيث ننتظر إكمال واجهات دكتات التبريد التي هي عبارة عن قطع نحاسية يتم تخريمها ثم طلاءها بالميناء.

# التهيئة لتبديل مرمر رواق الحرم والطارمة الذهبية بمرمر ذي مواصفات خاصة

قال المهندس ذو الفقار عبد ألحمد احد مهندسي قسم الشؤون الهندسية والفنية في العتبة العلوية المقدسة إن المستقبل القريب سيشهد تنفيذ مشروع تبديل مرمر رواق الحرم المطهر لأمير المؤمنين (ع) والطارمة الذهبية. مشيراً إلى أن المرمر القديم سيتم استبداله بمرمر خاص وذي مواصفات عالية، حيث تم إرسال وفداً مختص من العتبة العلوية المقدسة إلى الجمهورية الإسلامية الإيرانية للإشراف على شراء هذا المرمر، مفصحاً عن توقيع من جانب العلوية المقدسة لأجراء مذكرة تفاهم لتوسعة الحرم الشريف من جهته الغربية، لتنفيذ أكبر توسعة في تاريخ العتبات المقدسة في العراق، من خلال إضافة مساحة تزيد عن (٢٠٠٠٠٠ متر مربع) والممتدة من الجدار الغربي للصحن الشريف وانتهاء بمرقد صافح صفا.

الجدير بالذكر إن مشروع توسعة الصحن الشريف روعي فيه مسألة التجانس والتناغم مع الص<mark>ح</mark>ن العلوي القديم وقبته الشريفة بالخصوص، كما إنها في الوقت نفسه تن<mark>قس</mark>م إلى قسمين أساسيين:

الأول: يضم صحنا وأماكن متصلة بالحرم مخصصة لاستراحة الزائرين. الثاني: يضم مجموعة من الأبنية المتعددة ذات الاستخدامات المختلفة، منها متحف العتبة العلوية، والمكتبة، وقسم الضيافة فيها، بالإضافة إلى القسم الإداري والإعلامي، فضلاً عن موقف لمركبات الحرم، ومن المشاريع الأخرى هو المصادقة على إحالة مشروع دار ضيافة العتبة في موقع المرافق الباكستانية سابقا على شركة (أكد للمقاولات)، وأيضاً المباشرة بأعمال إنشاء مسقفات المخازن في المزرعة الثانية، وكذلك تأسيس وحدة خاصة بصيانة وترميم نفائس العتبة العلوية المقدسة...

ومن المشاريع الأخرى: إنشاء إذاعة باسم (العتبة العلوية المقدسة)، كما وتم الانتهاء من الإجراءات القانونية الخاصة بإستملاك الأراضي المقرر إقامة مشروع توسعة الصحن عليها واستحداث مركز متطور للمراقبة الالكترونية داخل وخارج الصحن الحيدري الشريف، ومن بين المشاريع المهمة الأخرى التي تنفذها العتبة العلوية المطهرة هو المباشرة بأعمال دار ضيافة العتبة العلوية المقدسة.

### مشتل العتبة العلوية

تعمل الكوادر المختصة في العتبة على الاهتمام والتطوير لمشاتل الزينة والزهور ممن هي دائمة الخضرة وذات الألوان الجميلة لتزيين المرقد الطاهر وقد شاركت في عدة معارض في هذا المجال.

وهناك مشاريع أخرى تقام من اجل خدمة زائري أمِيّر المؤمنين (ع) وأهمها توسعة الأماكن المحيطة بالمرقد المقدس.













